### Sefer ha-Pardes by Jedaiah ha-Penini

### A Critical Edition with English Translation

#### DAVID TOROLLO



# SEFER HA-PARDES BY JEDAIAH HA-PENINI

## Sefer ha-Pardes by Jedaiah ha-Penini

## A Critical Edition with English Translation

David Torollo







#### https://www.openbookpublishers.com

© 2022 David Torollo.





This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 4.0 International license (CC BY-NC-ND 4.0). This license allows you to share, copy, distribute and transmit the work for non-commercial purposes, providing attribution is made to the author (but not in any way that suggests that he endorses you or your use of the work). Attribution should include the following information:

David Torollo, Sefer ha-Pardes *by Jedaiah ha-Penini*. Cambridge Semitic Languages and Cultures 13. Cambridge, UK: Open Book Publishers, 2022, https://doi.org/10.11647/OBP.0299

Copyright and permissions for the reuse of many of the images included in this publication differ from the above. Copyright and permissions information for images is provided separately in the List of Illustrations.

In order to access detailed and updated information on the license, please visit, https://doi.org/10.11647/OBP.0299#copyright

Further details about CC BY-NC-ND licenses are available at, https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

All external links were active at the time of publication unless otherwise stated and have been archived via the Internet Archive Wayback Machine at https://archive.org/web

Updated digital material and resources associated with this volume are available at https://doi.org/10.11647/OBP.0299#resources

Every effort has been made to identify and contact copyright holders and any omission or error will be corrected if notification is made to the publisher.

Semitic Languages and Cultures 13.

ISSN (print): 2632-6906

ISSN (digital): 2632-6914

ISBN Paperback: 9781800647251 ISBN Hardback: 9781800647268

ISBN Digital (PDF): 9781800647275

DOI: 10.11647/OBP.0299

Cover images: Manuscript No. 315, Fol. 168b, Günzburg collection (Manuscript

Department of RSL col. 71) © Russian State Library, all rights reserved

Cover design: Anna Gatti

#### **CONTENTS**

| ACKNOWLEDGEMENTS                                   | vii |
|----------------------------------------------------|-----|
| A NOTE ON TRANSLATION AND TRANSLITERATION          | ix  |
| INTRODUCTION                                       | . 1 |
| 1.0. Transmission and Reception of Sefer ha-Pardes | . 2 |
| 2.0. Didacticism: What to Know and How to Feel     |     |
| about It                                           | . 8 |
| 3.0. Wisdom Epigrams in Provence                   | 11  |
| 4.0. Conclusion                                    | 17  |
| PARALLEL TEXT                                      | 19  |
| REFERENCES 10                                      | 61  |
| INDEX                                              | 67  |

#### **ACKNOWLEDGEMENTS**

This book has its origins in a postdoctoral project that I carried out at King's College London, in which I examined a fundamental, yet little-studied example of cultural interaction: the circulation of didactic texts among Jews, Muslims, and Christians in medieval Iberia and its Mediterranean border zones. Among the corpus of works in Arabic, Hebrew, Judaeo-Arabic, and Castilian that I explored, *Sefer ha-Pardes* was one of the Hebrew representatives.

During the various phases of development of this monograph, several people have provided passionate encouragement and invaluable guidance toward its completion, and I owe a substantial debt of gratitude to them: Raymond Scheindlin, Michael Rand, Matti Huss, Alessandro Guetta, Aurora Salvatierra, and Julian Weiss. I would also like to thank Geoffrey Khan, the editor of the Cambridge Semitic Languages and Cultures series, and Alessandra Tosi, Managing Director of Open Book Publishers, for their continuous support and patience, and Aaron Hornkohl for copyediting the monograph.

Lastly, this project would not have been possible without the Early Career Development funds granted by the Small Project Scheme of the Faculty of Arts and Humanities at King's College London, and the support of the research project 'Legado de Sefarad: La producción material e intelectual del judaísmo sefardí bajomedieval, 3a parte', based at the Complutense University of Madrid and funded by the Spanish Ministry of Science and Innovation (PID2019-104219GB-I00). In addition, this research was made possible by the support of the Rothschild Foundation Hanadiv Europe.

## A NOTE ON TRANSLATION AND TRANSLITERATION

Unless indicated, translations are my own.

For Arabic terms and phrases, I have followed the system of the *International Journal of Middle East Studies*.

#### INTRODUCTION

Jedaiah ben Abraham Bedersi 'ha-Penini' (ca. 1270–ca. 1340), a Provençal Jewish author born in the second half of the thirteenth century, wrote a short treatise containing concise epigrams and short stories on various *musar* topics. That work, whose title is *Sefer ha-Pardes* 'The Book of the Orchard', is the focus of this monograph.<sup>1</sup>

I first became acquainted with this work while working on my doctoral dissertation on *Mishle he-'Arav* 'The Sayings of the Arabs', another Provençal work on wisdom, through which I explored the Hebrew didactic tradition in Iberia and Provence in the thirteenth century.<sup>2</sup> Although the author Jedaiah ha-Penini is known by scholars of medieval Hebrew literature in Christian lands, his work *Sefer ha-Pardes* has received very little scholarly attention, in part because this has been the fate of many wisdom works—a genre midway between the religious and the secular and between oral and written cultures—and in part because it has been overshadowed by the author's other major works, such as *'Ohev Nashim'* 'The Lover of Women' and *Beḥinat 'Olam'* 'The Examination of the World'. This disregard prompted my unearth-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> For more information on this author and his works, see Renan (1893, 359–402), Schirmann and Fleischer (1997, 499–513), and Halkin and Glasner (2007, 100–1).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> For a comprehensive study, a critical edition of the Hebrew manuscripts, and a translation of *Mishle he-'Arav* into Spanish, see Torollo (2021a).

ing of *Sefer ha-Pardes*, which turns out to be an excellent representative of the medieval genre of didactic and wisdom literature.

The goal of this monograph is to provide the first translation into English and a Hebrew critical edition based on four sixteenth-century witnesses of *Sefer ha-Pardes*: three manuscripts and a printed edition from Constantinople. Before that, I review the work's transmission and reception in different places over time. Then, I explore its structure and content, both religious and secular. Third, I situate the work within the intellectual environment and literary tradition of Provence. And lastly, I open the discussion with possible lines of enquiry for future research and complementary studies.

## 1.0. Transmission and Reception of Sefer ha-Pardes

The work *Sefer ha-Pardes*, probably written at the end of the thirteenth century, enjoyed newfound popularity in the sixteenth century, when three manuscripts of the work were copied. The first witness we have is MS Michael 536 in the Bodleian Library in Oxford.<sup>3</sup> It contains the complete work—fols 100×–108×—in Italian script and is dated 1518–1520. Other major works that accompany this one in the codex are *Ma'amar Ruaḥ Ḥen* 'Treatise on the Spirit of Grace', an introduction to Maimonides's *Moreh Nevukhim* 'Guide for the Perplexed', attributed to Jacob Anaţoli;

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> It belongs to the collection of 860 manuscripts amassed by the German bibliophile Heimann Joseph Michael (1792–1846) and acquired by the library in 1848 (see Richler 2014, 140).

Seror ha-Kesef 'The Bundle of Silver', a comprehensive treatise on logic, by Joseph ibn Kaspi; and some fragments of Abraham bar Ḥiyya's Yesod ha-Tevunah u-Migdal ha-'Emunah 'The Foundation of Understanding and the Tower of Faith', an early attempt to synthesise Greek and Arabic mathematics.

The second manuscript that contains the work is MS Guenzburg 315 in the Russian State Library in Moscow.<sup>4</sup> It also contains the complete work—fols 166%–174%—in Italian script and is dated 1524. The codex includes around 22 works, not all of which are complete, that belong to different periods, are written in different scripts, and were bound together at a later date, such as *Mozne Ṣedeq* 'Scales of Justice', a Hebrew translation by Abraham ibn Ḥasdai of a work on Sufism attributed to Abū Ḥāmid al-Ghazālī; and an autograph copy of the eighteenth-century work by Khalifa ben Malka, *Kaf Naqi* 'Clean Hand', on liturgy, prayers, and *ḥidushim*.

The third manuscript of *Sefer ha-Pardes* is MS 2131 in the Jewish Theological Seminary (JTS) in New York.<sup>5</sup> The work is

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> It belonged to the private library of the Guenzburg family in the nineteenth century. The Guenzburg library had more than 1900 manuscripts that were to be bought by the Jewish Theological Seminary, when the outbreak of the First World War cancelled the arrangement. In 1917, David Guenzburg's widow sold the collection to a Russian Zionist group, with the intention of sending it to Jerusalem, but the new revolutionary government seized the material and kept it in Moscow (see Richler 2014, 87).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> The American banker Mortimer Schiff donated the manuscript to JTS in the 1920s. I thank Jerry Schwarzbard, Librarian for Special Collections at JTS, for this information.

complete—fols 3x–10x—in Italian script, and a colophon on fol. 25 a says that the copyist is a certain Ḥiyya Finzi, whose date of birth seems to be 1575.6 The codex clusters together fragments from a total of 14 works, including treatises on Kabbalah, such as *Ma'amar 'al Derekh ha-Qabalah* 'Treatise on the Ways of Qabalah' and *Sefer ha-Yiḥud* 'The Book of Unity' by Asher ben David; and, curiously enough, a chapter from Judah al-Ḥarizi's *Sefer Taḥkemoni* 'The Book of Taḥkemoni'.<sup>7</sup>

What emerges from this survey is that the work consistently circulated with a group of philosophical, Kabbalistic, and scientific works, all of them written in Provence, or in areas with close cultural ties to Provence, like Catalonia. Italian scribes copied these manuscripts in the sixteenth century, and the codices were still in Italy by the beginning of the seventeenth century. We know this because of the signatures of three censors that are found in the codices: Luigi da Bologna, 1599, in the New York manuscript; Camillo Jagel, 1611, in the Moscow manuscript; and Domenico Carreto, 1616, in the Oxford manuscript.<sup>8</sup>

\_

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> See the JTS library catalogue at <a href="https://primo-tc-na01.hosted.exlibrisgroup.com/permalink/f/1jhdiph/JTS\_ALEPH000071102">https://primo-tc-na01.hosted.exlibrisgroup.com/permalink/f/1jhdiph/JTS\_ALEPH000071102</a> [accessed 21 March 2022].

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> It is the chapter titled *Maḥberet ha-Meshalim*, in which the protagonist—Ḥever ha-Qeni—tests his 50 students by asking each of them to recite an epigram; see ch. 44 in Yahalom and Katsumata's edition (2010, 301–9).

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Beginning in the second half of the sixteenth century, the Counter-Reformation promoted the censorship and expurgation of Hebrew manuscripts and books to control the dissemination of Jewish knowledge

Apart from the manuscript tradition, the work *Sefer ha-Pardes* survives in an edition printed in Constantinople. This edition lacks a colophon, so the name of the printer and the exact date of publication are unknown. According to scholars of sixteenth-century Hebrew printed works, it must have been produced between 1514 and 1520, precisely when the work was enjoying popularity in Italy (Yaari 1967, 82). Several printers have been identified working in Constantinople around the suggested time of publication, such as the famous printing house of the Naḥmias family with Samuel Naḥmias, or Astruc ben Jacob De-Tolon, Samuel Riqamin, and Mosheh ben Samuel Fisilini, but since there is no colophon, it is difficult to determine who printed it.

In any case, when *Sefer ha-Pardes* reached the capital of the Ottoman Empire, it was at a time when several prominent figures of the Sephardic tradition were also being published there: Maimonides, Naḥmanides, and Jacob ben Asher. We can hypothesise that one of the many Jews expelled from the Iberian Peninsula brought the work to Constantinople, after Sultan Bayazid II offered refuge to the Jews. It might also be argued that one of the printers on their way to Constantinople, maybe even one of the members of the Naḥmias family, became acquainted with the newfound popularity of the work during their alleged stop in Italy—or possibly on another trip there—and decided to print it. It is also possible that someone else in the city commissioned the

at odds with Catholic principles. The scholarly research on this phenomenon is vast; for an overview, see Hacker and Shear (2011).

work's printing: if that is the case, the questions of who might have done it and why remain unanswered.

What is certain is that some centuries later, Leopold Dukes gave the work more attention. In 1853, he reproduced and annotated the last section of ch. 4—on eloquent language and poetry—in an anthology of medieval poems and writings about poetry (Dukes 1853, 21–23). A bit later, he himself copied the rest of the sections of this chapter in the Hebrew journal *Ha-Levanon*. This journal was published in Jerusalem, Paris, Mainz, and London between 1863 and 1886, and the sections of Sefer ha-Pardes appeared in non-consecutive issues from the year 1868, in the literary supplement of the journal called Kevod ha-Levanon 'The Honour of *Ha-Levanon*'. The journal's motto was "to publish, inform and set out everything a Jew should know to be a Jew and a member of human society," and it is not surprising that in a nineteenth-century Ashkenazi context, in the midst of a movement to promote Jewish national sentiment and encourage the progressive use of the Hebrew language, the editors of a journal whose goal was to disseminate news about Jewish international affairs decided to include fragments of literary works written in Sepharad.<sup>10</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> See issues 24, 30, 32, 39, and 42 of the year 1868. The journal is available via the website of the National Library of Israel in collaboration with the Tel-Aviv University at <a href="https://www.nli.org.il/he/news-papers/hlb">https://www.nli.org.il/he/news-papers/hlb</a> [accessed 21 March 2022]. For more information on this journal, see Gilboa (1986, 186–95).

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> On the relationship between the *Wissenschaft des Judentums* movement and the medieval Jewish culture of Sepharad, see the classical

Furthermore, at the end of the nineteenth century, around the time of the *Ha-Levanon* publication, we find the work *Sefer ha-Pardes* in the third volume of the collection *'Oṣar ha-Sifrut*, reproduced by Joseph Luzzatto and published in Krakow in 1889–1890. This publication includes two appendices that provide discussions on different aspects of the work. The first appendix deals with the year of printing of the Constantinople edition—1515, 1516, 1517?—and refers to studies on the work by nineteenth-century scholars, such as Amadeus Peyron, Leopold Dukes, Moritz Steinschneider, and Isaac Ben Jacob, highlighting again the Ashkenazi interest in medieval Sephardic works. The second appendix focuses on the journal *Ha-Levanon* and on the differences in the order of chapters and some of the content in comparison with the version in *'Oṣar ha-Sifrut*.

These differences bring me to the analysis of the two families of witnesses that transmit the work *Sefer ha-Pardes*. Even though they might have been produced just a few years apart, the three manuscripts copied in Italy in the sixteenth century contain a different distribution of chapters than that found in the Constantinople printed edition. The manuscript tradition offers a prologue and four chapters, with the fourth divided into seven sections. The *Ha-Levanon* publication, though partial, follows the division of ch. 4 into sections. On the other hand, the version in *'Oṣar ha-Sifrut* follows the Constantinople printed edition, which has a prologue and eight chapters: an entire chapter—the second

study by Schorsch (1989), and more recent publications by Skolnik (2014) and Efron (2016).

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Graber (1889–1990, III:1–18 of section 'orot me-'ofel).

one—and some sections of ch. 4 from the manuscript tradition are absent, whereas other sections of ch. 4 are treated as independent chapters.<sup>12</sup>

Despite these differences, the question remains: what is this Provençal *Sefer ha-Pardes* that aroused so much interest among sixteenth-century Italian Jews, Sephardic Jews in Constantinople, as well as among the nineteenth-century Ashkenazi intelligentsia?

## 2.0. Didacticism: What to Know and How to Feel about It

Sefer ha-Pardes is a surprisingly short and apparently simple treatise consisting of a compilation of epigrams, analogies, and wisdom sayings, each preceded by the phrase 'we-'amar' and he said', which serves both to introduce and to separate the items. From the information in the prologue, we may infer that the work was written when Jedaiah ha-Penini was quite young, and the concluding paragraph of the work suggests that the author was 17 years old, making the probable date of composition around 1290.

In what is a common *topos* in the introductions to wisdom works in Iberia and Provence, a friend asks the author to undertake the project. Jedaiah acknowledges that it is a difficult commission, since this friend wants a brief work on ethics, and says that he will try to offer new content, without copying what he

٠

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> On the distribution and content of chapters in the two families of textual witnesses, see the next section.

9

has read in ancient books. He then explains the method for writing the work: that the language be beautiful, so the epigrams will be enjoyable; that the sayings be short and concise, so they will be easy to memorise; and that the content be clear, so it will be comprehensible for those who listen to it. He goes on to explain why he has given the compilation the title *Sefer ha-Pardes*: a מַרְדְּסָ *pardes* is an orchard in which one simply takes a walk and does not benefit from planting anything there, since it is considered smaller than a proper garden, a a gan. So, through his composition, he wants to demonstrate that even a small orchard—i.e., his short book—can enclose wonderful trees, i.e., great knowledge.

The book is divided into four chapters. In ch. 1, 'On the worship of God and piety', Jedaiah focuses on the importance of faith and ethical principles, the necessity of seeking the company of wise men, and the virtues of pious people in contrast with the vices of fools. Ch. 2, 'On friends and enemies', offers advice on friendship, keeping secrets, trust, treason, and betrayal; and on the despicable acts of false friends and how to identify and avoid them. Ch. 3, 'On isolation from this world and the mention of the meshalim about its hostility', is longer than the others because it includes meshalim or exempla that present ethical lessons in a simple narrative, usually through analogies. These short stories deal with the vanity of this world, the benefits of avoiding any contact with worldly vices, and fate and destiny. Ch. 4, whose content is more secular in contrast to the previous chapters' intimate and religious tone, is called 'On the study and the division of the sciences that a man will need after piety and the

worship of God'. Its content is divided into seven sections: on the value of wisdom and the order of study; on the science of medicine; on judging; on the technique of logic; on sophism; on the remaining sciences; and on eloquent language and poetry.<sup>13</sup>

Contrasting with this structure of the work, the second family of witnesses of *Sefer ha-Pardes*—the printed edition in Constantinople and the 'Oṣar ha-Sifrut publication—presents a slightly different distribution: they do not include either ch. 2, on friends and enemies, or the section on medicine from ch. 4. Instead, they offer the prologue and eight chapters: on distancing oneself from this world; on worshiping God; on the study and the division of sciences; on judging and the behaviour of judges; on logic; on sophism; on astronomy; and on poetry. Therefore, and since we do not find that distribution of the content in any of the surviving manuscripts, we can infer that there was a conscious editorial intent on the part of the printers of the Constantinople edition to select and restructure the transmitted text.

However, and despite the arrangement and content of the two families of witnesses, it is worth mentioning that one cannot really learn anything practical from the work. The friend Jedaiah mentions in the prologue wants a short work on ethics, and that is what he writes. As can be noted in the edition and translation

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> This last section, since it deals with the status of poets in society and the role of poetry in spreading ideas and strengthening faith, has received recent scholarly attention. See, for example, Schirmann and Fleischer (1997, 502–4), or Tobi (2012, 224–25). Furthermore, a reproduction of the section can be found in Vizan (2016, 123–25).

included in this publication, the epigrams are sentences on different topics, but they do not have any practical content: one does not learn how to worship God by reading the chapter on the service of God; one does not learn how to practice medicine by reading the section on medicine; and one cannot become a good poet by reading the section on poetry. And that is what makes *Sefer ha-Pardes* unique: a compendium of common sayings that sometimes express contradictory viewpoints and feelings on a variety of religious topics, secular sciences, and their practitioners. In this sense, Jedaiah offers a pragmatic compilation of epigrams and stories that stresses the contingency of wisdom as well as its absolute value.

#### 3.0. Wisdom Epigrams in Provence

The kinds of sayings we find in *Sefer ha-Pardes* are familiar to scholars of this genre. The work belongs to a Provençal tradition of compilations of short wisdom units—aphorisms, proverbs, epigrams—in Hebrew, in either prose or verse. For example, we have *Mivḥar ha-Peninim* 'A Selection of Pearls', translated by Judah ibn Tibbon from the original Arabic *Mukhtār al-Jawāhīr*, a non-extant work that is attributed to Shelomoh ibn Gabirol. It is a collection of 652 prose clauses on wisdom, friendship, and distancing oneself from this world and the love for the world to come. Joseph Qimḥi's work *Sheqel ha-Qodesh* 'The Holy Sheqel', in metre and rhyme, is drawn mostly—about 80 percent—from the content of *Mivḥar ha-Peninim*. A third work in this tradition is Yiṣḥaq ha-Qaṭan's *Mishle he-'Arav* 'The Sayings of the Arabs', a work divided into 50 chapters with prose sections—both

rhymed and unrhymed—as well as poems in the Andalusi style and numerous clusters of biblical verses. In addition, we have the *Musare ha-Filosofim* 'The Ethics of the Philosophers', attributed to Judah al-Ḥarizi, probably written when he was visiting Provence. He translated it from the ninth-century Arabic version *Kitāb Adab al-Falāsifa*. composed in Baghdad by Ḥunayn ibn Isḥāq, and there is also a thirteenth-century Castilian translation, *El Libro de los Buenos Proverbios* [The Book of Good Proverbs]. This work is a compilation of aphorisms on different topics attributed to Greek sages, where wisdom and its transmission are the focus. This same Judah al-Ḥarizi wrote a collection of 50 Hebrew *maqāmāt*, called *Sefer Taḥkemoni*, and one of them—*Maḥberet ha-Meshalim*—consists of a compilation of 50 epigrams.<sup>14</sup>

It would not be bizarre if Jedaiah ha-Penini attempted to summarise in his *Sefer ha-Pardes* Andalusi popular knowledge on different topics, religious and secular alike, in order to preserve it and transmit it at a time and place—the end of the thirteenth century in Provence—when that knowledge was in danger of being lost.<sup>15</sup> And Provence is indeed a very interesting case study

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> This chapter appears bound with *Sefer ha-Pardes* in the JTS manuscript; see above, n. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> For an analysis of the early fourteenth-century construction of local Jewish identity in Provence marked primarily by the Andalusian Jewish tradition, see Ben-Shalom (2017b). In particular, this scholar focuses on Jedaiah ha-Penini's 'Igeret ha-Hitnaṣlut, which he wrote in favour of rationalist philosophy. As part of his argument, Jedaiah offers an overview of the cultural history of Provençal Jewry, and highlights the importance of Iberian thought and scholars in that history.

13

of the impact of the Andalusi intellectual tradition on a non-Arabised Jewish community. <sup>16</sup> Until the mid-twelfth century, Jewish culture in Provence was characterised by the existence of communities devoted to the study of Torah, Talmud, and midrash that were known for their rabbinical exegesis. Provençal Jewry, unlike its Andalusi or northern Iberian counterparts, had not been exposed to the secular tradition and the rationalist philosophical approach that had developed in societies in contact with Arabic thought. However, some decades later, it had become a hub for the study of philosophy and other non-traditional disciplines, as a result of dynamic cultural interaction in the religious and secular spheres between this area and Iberia (Twersky 1968, 190–1). <sup>17</sup>

One factor that might explain this transformation is the arrival in Provence of a group of Jewish intellectuals from al-Andalus fleeing Almohad intolerance towards religious minorities. Among these newcomers, two families played a fundamental role in transforming Provençal Jewry. The Tibbon family, with

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> See, for example, Pearce (2017), where she explores the prestige of the Arabic language and the Andalusi Judaeo-Arabic tradition in Provence through a comprehensive analysis of Judah ibn Tibbon's ethical will to his son.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Freudenthal (2009) calls this phenomenon 'transfert culturel'; and Ben-Shalom (2017a) speaks of a 'cultural renaissance' based on the phenomenon of translations from Arabic into Hebrew that took place in Provence.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> More information in Zinberg (1959), Iancu-Agou (1994), and Ben-Shalom (2009).

Judah ibn Tibbon (ca. 1120–1190) and his son Samuel ibn Tibbon (ca. 1165–1232), settled in Lunel and were active in the translation of works from Arabic into Hebrew. <sup>19</sup> The Qimḥi family, with Joseph Qimḥi (ca. 1105–1170) and his two sons Moses and David (ca. 1160–ca. 1235), settled in Narbonne and became famous for their grammatical, linguistic, and exegetical works. <sup>20</sup>

The arrival of these Andalusi intellectuals provided a model to local authors and brought about the development of innovative approaches, making Provence a centre of thought, science, and philosophy during the thirteenth and fourteenth centuries, with such authors as Anaṭoli ben Joseph, Yiṣḥaq ha-Sheniri, Yehosef ha-'Ezovi, Abraham ha-Bedersi, Qalonimus ben Qalonimus, and Jedaiah ha-Penini, Abraham ha-Bedersi's son. Among Jedaiah's other works are a prayer with one thousand words that begin with the letter *mem*, titled *Baqashat ha-Memim* 'Poem of the *Mems*'; 'Ohev Nashim, a response to the misogynistic work *Minhat Yehudah Śone' ha-Nashim* by Judah ibn Shabbetai,

<sup>19</sup> Judah ibn Tibbon translated multiple philosophical works, such as Saʻadiah Gaʻon's *Sefer ha-'Emunot we-ha-Deʻot*, Ibn Gabirol's *Sefer Tiqun Midot ha-Nefesh*, and Baḥya ibn Paquda's *Sefer Ḥovot ha-Levavot*; wisdom literature, such as Ibn Gabirol's *Mivḥar ha-Peninim*; polemics, such as Judah ha-Levi's *Sefer ha-Kuzari*; and other grammatical works. Samuel ibn Tibbon was the Hebrew translator of Maimonides's *Moreh Nevukhim*.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> By Joseph Qimḥi, grammatical works such as *Sefer ha-Galui* and *Sefer ha-Zikaron*; biblical commentaries; a polemical work against Christians, *Sefer ha-Berit*; *piyyuṭim*; another translation of Ibn Paquda's *Sefer Ḥovot ha-Levavot* and a work in poetry, *Sheqel ha-Qodesh*. David Qimḥi, RaDaK, is known for his *Mikhlol* in two parts: a grammar of biblical Hebrew and a dictionary, *Sefer ha-Shorashim*.

in which he celebrates women and their virtues; and his more influential *Beḥinat 'Olam*, a philosophical and ethical work written after the expulsion of Jews from France in 1306.

If we are to believe Jedaiah's statements, *Sefer ha-Pardes* must have been one of his first compositions, if not the first one. The significance of this fact is twofold. First, Jedaiah shows awareness of the Provençal compilations of wisdom material and writes a work that has precedents in the same genre. The authors of these compilations have clear-cut connections with the Andalusi tradition: Judah ibn Tibbon, Joseph Qimḥi, Yiṣḥaq ha-Qaṭan (the unknown author of *Mishle he-ʿArav*, who says he is translating from Arabic), and Judah al-Ḥarizi. In fact, Jedaiah says in the prologue that he will not reproduce what he has read in ancient books, by which he might mean Arabic books on wisdom in Hebrew translations, books that would have easily been at his disposal.<sup>21</sup> Secondly, writing his first work on Andalusi wisdom material would have been a prestigious endeavour to prove and

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Even though Jedaiah claims to have written the book using new sayings, it seems improbable that he does not base himself on the collections of epigrams that circulated widely in Provence. In fact, the concepts of originality, imitation, and plagiarism were understood differently in medieval Arabic and Hebrew literatures: reusing content in a different way and translating or adapting works from other languages were considered new projects. On this, see, for example, Von Grunebaum (1944) and Schippers (1994). However, and despite its interest, the use Jedaiah makes of his sources goes beyond the scope of the present monograph, whose goal is to offer an English translation of the work, a Hebrew edition of four sixteenth-century witnesses, and a brief contextualising study.

legitimise his worth as a writer and to link himself to the seemingly distant, but still highly respected, Judaeo-Arabic intellectual tradition.

In addition, despite Jedaiah's superficial explanation of the meanings of the terms pardes and gan to justify the title, he might be connecting his work with that Judaeo-Arabic tradition by the mere emphasis on the term pardes in the title and the symbolic imagery of a garden. In fact, as scholars of the Jewish Andalusi tradition have noted, the enclosed garden, or hortus conclusus, became a symbol of Andalusi culture.22 This symbol was used contemporaneously with that culture, but also in later nostalgic recollections.<sup>23</sup> Furthermore, the term pardes might relate to Arabic secular learning and science in al-Andalus, in contrast to the term gan, which may have more religious and otherworldly connotations. This dichotomy was used for the first time by Dunash ben Lavrat, who introduced Arabic prosody—quantitative metre-into Hebrew in tenth-century al-Andalus. He wrote: "Let your paradise [gan 'eden] be the Holy books, your orchard [pardes] the books of the Arabs."24 This might explain why Jedaiah ha-Penini accommodated secular content in his work

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> See, for example, Scheindlin (1986, 4), Brann (1991, 8), or Decter (2007, 24–25).

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Decter (2007, 24) says that "the garden remained a persistent symbol of the cosmopolitan culture that poets recognized as their own".

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> The Hebrew verse reads: *ve-gan 'ednakh yehu sifre qedoshim / u-fardeskha yehu sifre 'aravim*; see Allony (1945–1946, 93). See also Brann (2000, 446), Cole (2007, 9), and Pearce (2017, 107–8). Pearce (2017, 109) also analyses the trope of the garden as a library connected to the cultural production of al-Andalus.

and used the term *pardes* in the title of the whole compilation. Since Jedaiah's explanation on the difference between *gan* and *pardes* is quite strange, could he be using a rhetorical device for evoking and revisiting al-Andalus?

Even if this is the case, however, this association of the word *pardes* with Andalusi secular knowledge would have been lost in Italy in the sixteenth century, when the three manuscripts that preserve the work were produced. Many of the works that are copied or bound with this one in the codices are halakhic and Kabbalistic in nature. This can be explained by the fact that *pardes* is also one of the terms used in the Jewish tradition to refer to mystical material. Furthermore, Rashi (1040–1105) wrote a halakhic work with the title *Sefer ha-Pardes* that enjoyed great popularity. These two facts would have prompted a learned reader in the sixteenth century to associate a work with such a title with either *halakhah* or Kabbalah, but not with *musar*, and less even with the Andalusi tradition.

#### 4.0. Conclusion

Jedaiah might have been aware of the precarious situation of Andalusi knowledge in Provence and may have created his compilation *Sefer ha-Pardes* in order to preserve it. He took on the role of the preserver and transmitter of the Andalusi tradition,

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> The origin of the use of the term *pardes* in relation to mysticism is to be found in the Babylonian Talmud, *Hagigah* 14b, in the story <sup>3</sup>*arba*<sup>c</sup>*ah nikhnesu be-fardes* [Four entered the orchard] that tells that four sages entered the esoteric knowledge of the Torah and only one of them—Rabbi Akiva—emerged unharmed.

just as Judah ibn Tibbon had done 150 years before him, in an attempt to save it from oblivion.

And this role may not have been foreign to him: in fact, he was writing at a time when other Occitan authors, conscious of the passing of the golden age of troubadour lyrics in Provence, began to produce compilations of poetic treatises to preserve the legacy of the troubadours from the twelfth and thirteenth centuries and disseminate it throughout the Mediterranean, particularly in Catalonia and Sicily (Marshall 1972, xcvi–xcviii). It would not be surprising if Jedaiah ha-Penini knew of these Occitan treatises, since one of those thirteenth-century poets, Raimon Vidal de Besalú, wrote in his work *Razós de Trobar* 'Guidelines for Troubadour Composition' that the Occitan lyric verse was popular among all peoples, including Jews and Muslims (Marshall 1972, 2–3).

In any case, and even though there is an established tradition of Hebrew compilations of wisdom epigrams in Provence with links to the Andalusi lore, *Sefer ha-Pardes* illustrates the need to situate Hebrew writing in a non-Hebrew cultural context rather than considering it in isolation.

#### PARALLEL TEXT

#### **English Translation and Hebrew Critical Edition**

The Hebrew critical edition is based on the following four sixteenth-century witnesses of the work:

- x MS Michael 536, Bodleian Library, Oxford.
- ם MS Guenzburg 315, Russian State Library, Moscow.
- a MS 2131, Jewish Theological Seminary, New York.
- ף Printed edition, Constantinople.

#### Rules followed in the edition:

- The version in  $\aleph$  is used as the base manuscript. It is complemented by content that appears only in other witnesses. The folios of manuscript  $\aleph$  are given in square brackets throughout the text.
- The upper critical apparatus identifies key biblical quotations. The lower critical apparatus points out textual discrepancies between the witnesses, but differences in the arrangement of the epigrams, as happens in a few cases in and p, are not noted.
- Abbreviated words, usually plural forms, are given in full.
   In cases where there is further interpolation, the interpolated text is added in square brackets. When the interpolation comes from another witness, the source is given in the apparatus preceded by 'מופיע ב (= מופיע ב 'appears in').

- Minimal punctuation—comma, full stop, colon, semicolon, question, exclamation marks, and quotation marks—is used, following Modern Hebrew conventions.
- Orthographical variants due to *plene*/defective spelling are not noted: the edition offers the spelling of the base manuscript κ. Vocalisation of the text respects the version in κ, which in a few instances poses a clash between the rules of vocalisation and the spelling of the base manuscript.
- Most epigrams and meshalim are introduced by the expression אמר: the different realisations of this introductory phrase—ואמר עוד, אמר עוד, אמר עוד, אמר עוד, אמר חסted.
- Additions of words/phrases are noted in the apparatus; omissions of words/phrases are also noted in the apparatus preceded by ' $\pi$  (=  $\pi$  'missing in').
- In several occasions, the reading of a witness different from the base manuscript is preferable and included in the edition in square brackets, and the source and other realisations are given in the apparatus.

Regarding the English translation—it includes footnotes that give additional information on sources, biblical characters and passages, and secondary bibliography. Furthermore, a few footnotes offer brief discussions on editorial problems and decisions.

#### THE BOOK OF THE ORCHARD

Jedaiah ha-Penini said: It happened in the days of youth, when my friends and I were having a good time reciting sayings on moral attributes and praising the science of *musar*, that one of my close and beloved friends urged me to compose for him a short treatise on moral themes: something that would suffice any human being in order to behave properly with his fellow men and with himself.<sup>1</sup> He forced me to undertake his request, so I wrote him a treatise that I titled 'The Book of the Orchard', and here I begin it.

My friend, you requested from me a [written] memorial of universal principles on human moral attributes regarding the suitable way for a man to put them into practice in dealings with himself, his time, and his neighbours, and you asked me to make this memorial pleasant and general. But though your wish compelled me, I realised that if I quoted everything [said by] the ancients in the myriad books that they have composed, I would not only fail to help you, but would certainly harm you, for their books and their style are worthier of you than my own

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The Hebrew genre of *musar* deals with ethical and moral traits and behaviour. However, in many medieval Jewish writings, *musar* is a loan-translation of the Arabic concept of *adab*—i.e., general knowledge on different topics that every educated man should have. In fact, medieval Jewish authors sometimes seem to play with both connotations of *musar* in their writings. See, for example, Septimus (1982, 17), Tanenbaum (2003, 304–5, 317), and Torollo (2021b, 43–45).

#### [ממסר הַפַּרְדֵּס [100א]

אָמַר יְדַעָיָה הַפְּנִינִי: בִּהְיוֹתֵנוּ בִּימֵי הַנְּעוּרִים עם קצַת הַחֲבֵרִים מְתְעַלְּסִים בְּסִפּוּר מַאֲמָרִים כּוֹלְלִים בְּמִדּוֹת וּמְשַׁבְּחִים חָכְמַת מְתְעַלְּסִים בְּסִפּוּר מַאֲמָרִים כּוֹלְלִים בְּמִדּוֹת וּמְשַׁבְּחִים חָכְמַת הַמּוּסָר, פָּצַר בִּי אֶחָד מֵרִיעֵי מֵאוֹהָבֵי וּמְיוּדְעֵי לְחַבֵּר לוֹ מַאֲמָר קָצְר בְּעִנְיִינֵי הַמְּדוֹת, מַה שֶׁיַּסְפִּיק בּוֹ לְאָדָם מֵענְיִינֵי הַנְהָגָתוֹ כּוּלְם עָבְימוֹ, וַיְּאַלְצֵנִי לְהָפִיק מִשְׁאָלוֹ, וְכָתַבְתִּי לוֹ מַאֲמָר קְרָאתִיו סֵבֶּר הַפַּרְדֵּס, וְזֶה תְּחִלָּת[וֹ].

בּקַשְׁתָּ אָחִינוּ מֵאָתָנוּ זִכְרוֹן הַנְהָגָה בְּלְלִית בְּמְדּוֹת הַבְּדְרָכִים אֲשֶׁר יָאוּת שִׁמּוּשָׁם לְעֵסֶק הָאֶנוֹשׁ עִם נַפְשׁוֹ וְעִם זְמַנּוֹ וְעִם שְׁכֵנְיוּ, וְשָׁאַלְתְּ שֶׁאַנְעִים הַדְּבּוּר בַּזִּכְּרוֹן הַזֶּה וְעִם זְמַנּוֹ וְעִם שְׁכֵנְיוּ, וְשָׁאַלְתְּ שֶׁאַנְעִים הַדְּבּוּר בַּזִּכְּרוֹן הַזֶּה וְשָׁאֲשִׁימֵהוּ כּוֹלֵל. וַאֲנִי כַּאֲשֶׁר אִלְצַנִי חֶפְּצְדְּ רָאִיתִי שָׁאִם אֶזְכּוֹר וְשָׁאֲשִׁימֵהוּ כּוֹלֵל. וַאֲנִי כַּאֲשֶׁר אִלְצַנִי חֶפְּצְדְּ רָאִיתִי שַׁאִם אֶזְכּוֹר מִהְיִתִי לַקַּדְמוֹנִים בְּרוֹב סִפְּרֵיהֶם הַמְּחוּבְּרִים לֹא דִּי שֶׁלֹא הָיִיתִי מוֹזִילְדְּ בְּלִי סְפֵּק כִּי סִפְּרֵיהֶם וּלְשׁוֹנוֹתְם יוֹתֵר רְאוּיִים אֵלֶי[דְּ] מִסְּפְרִי וּלְשׁוֹנִי, וְאִי אֶפְשְׁר מִבְּלִי הַחְטָאַת יוֹתֵר רְאוּיִים אֵלֶי[דְּ] מִסְּפְרִי וּלְשׁוֹנִי, וְאִי אֶפְשְׁר מִבְּלִי הַחְטָאַת בְּנִיהָם הִם בְּנִבְיִהם בְּבְיִהָם. אִם בֵּן מְצָאתִי נַפְשִׁי מְחוּיֶבֶת בִּנְיִה מֵהֶם בְּהַעְתָּקת דִּבְרֵיהֶם. אִם בֵּן מְצָאתִי נַפְשִׁי מְחוּיֶבֶת בְּנִיה מִהָם בְּהַעְתָּקת דִּבְרִיהָם. אִם בֹן מְצָאתִי נַפְשִׁי מְחוּיֶבֶת

<sup>1</sup> סֵפֶּרְ הַפּּרְדֵּס] ספר הפרדס חברו החכם הפילוסוף רבי ידעיה הפניני ע"ה בן החכם השלם המשורר ר' אברהם זצ"ל ג, ספר הפרדס במליצת השיר והמוסר וההנהגה הטובה והישרה הנכונה להה"ר ר' ידעיה הבדרשי ז"ל ק 2 אֶמַר...הַפְּנִינִי] ח' נק 3 בְּסִפּוּר מַאֲמְרִים] בספורי המאמרים ק 4 מַרִיעַי...וּמְיוּדְּעֵי] מדעי ומאוהבי נק 5 בּוֹן לו ג | מֵענְיִינֵי] בעניני נק ק המאמרים ק 4 מַרִיעַי...וּמְיוּדְעֵי] מדעי ומאוהבי נק 5 בּוֹן לו ג | מֵענְיִינֵי] בעניני נק ק תְּחְלָתוֹן מ' נַק, תחלת אמ 9 יְאוּת] אות ק | הָאֶנוֹשׁ] האנושי ק 10 וְעִם זְמֵנוֹן ח' ק וְשָׁאַלְתָּ...11 בּוֹלֵל ח' ג 11 הַמְּטָאַת...15 בְּבָרִיהַם חטא כונת דבריהם ק מַבְּלִין מבלתי ג | הַחְטָאַת...15 דְּבְרִיהַם חטא כונת דבריהם ק

book and style; and in transmitting<sup>2</sup> their words it is impossible not to [sometimes] miss their intention. Despite this, I found my soul committed to undertake your request due to your eminence, but it is impossible to do this without providing new ideas and opinions that are not found among the ancients, and this is something that is very hard to produce. These things cannot be produced and perfected unless three conditions [are met]:

The first condition: the elegance of the language that will be used in expressing the content.<sup>3</sup> The need underlying this condition is that the moral content must be sweet and enjoyable, so people continue learning it excellently and diligently.

The second condition: universality and conciseness of language on the most desired characteristics of [proper] behaviour. This condition is necessary because it will facilitate the preservation of sayings and expedite their memorisation, until people's mouths are familiar with them and harvest them for the great value that they contain.

The third condition: that the author of *musar* ought to be clear in his formulations while keeping them general, so the content is understood by listeners through a willing understanding without the need for extreme seclusion or discussion among

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> It may also mean 'translating'.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> The expression *şaḥut ha-lashon* or *ṣaḥut ha-milot* 'elegance of language' is a Hebrew translation of the attributes Arabs ascribed to the Arabic language in the Qur'ān, which became a model for imitation, *faṣāḥa* and *balāgha* 'eloquence and stylistic beauty'. See, for example, Tobi (2004, 418) and Brann (2012, 445).

20

לְהָפִּיק מִשְׁאָלְדְּ מִצַּד כְּבוֹדְדְּ, וְאִי אֶפְשָׁר לְהְּ מִבְּלְתִּי הַמְצָאַת עְנְיִנִים וְדֵעוֹת מְחוּדְשִׁים לֹא יִמְצְאוּ לַקּוֹדְמִים, וְיִהְיֶה זֶה מִמְּה שָׁנְיִנִים וְדֵעוֹת מְחוּדְשִׁים לֹא יִמְצְאוּ וְיִשְׁלְמוּ כִּי אִם שָׁתִּקְשָׁה הַמְצָאָתוֹ. הָעִנְיִינִים הָאֵלֶה לֹא יִמְצְאוּ וְיִשְׁלְמוּ כִּי אִם בִּשְׁלֹשָׁה תְּנָאִים:

הַתְּנַאי הָרָאשׁוֹן: צַחוּת הַמִּלּוֹת אֲשֶׁר יְדוּבַּר בְּהֶם בְּמוּבָא מִן הַבּוּנִאי זָה שֶׁיַעַרְבוּ הָעִנְיִינִים הַמְּכוּוָּנִים בְּמוּסְר הַבּּוּנִים הַמְּכוּוּנִים הַמְּכוּוּנִים בְּמוּסְר וְהַצּוֹרָךְ לִתְנַאי זָה שֶׁיַעַרְבוּ הָעִנְיִינִים הַמְּכוּוּנִים בְּמוּסְר וְיוֹתֵר וְיִבוּם וְיוֹתֵר וְיִבְּוּם וְיוֹתֵר הָמְשֵׁךְ הָאֲנָשִׁים לְהִתְלַמְדוּתָם יוֹתֵר עָצוּם וְיוֹתֵר מַתְמִיד.

הַתְּנַאִי הַשַּׁנִי: כְּלְלוּת הַמְּלוֹת וְהַקְּפַת יְחִידוֹת מַה עַל בּנְּלוּת הַמְּלוֹת וְהַקְּפַת יְחִידוֹת מַה עַל 25 מְבוּקְשׁ גָּדוֹל מֵאוֹפְנֵי הַהַנְהָגָה. וְהַצוֹרֶךְ אֶל זֶה הַתְּנַאִי שֶׁתֵּקַל 25 מְבוּקְשׁ גָּדוֹל מֵאוֹפְנֵי הַהַנְהָגָה. וְהַצוֹרֶה עֵד שֶׁיּוּרְגְּלוּ בִּשְׂפַת שְׁמִירַת הַמַּאֲמְרִים וְיַעֲמוֹד הַזִּכְּרוֹן בִּמְהֵרָה עֵד שֶׁיּוּרְגְּלוּ בִּשְׂפַת הָאֲנָשִׁים לִקְצוֹרֶם עִם הֱיוֹת הַתּוֹעֶלֶת הַכְּלוּלָה בְּהֶם גְּדוֹלָה.

הַתְּנַאִי הַשְּׁלִישִׁי: שֶׁיּהְיֶה הַמְּחַבֵּר בְּמוּסָר יַכְוִין בְּמַאֲמָרִיו עם בּלָלוּתָם, שֵׁיָהִיוּ עִנְיָנִים מוּבָנִים לַשׁׁוֹמְעִים בְּהַשִּׁקְפָּה שָׁוָה מִבְּלִי בִּלְלוּתָם, שֵׁיָּהִיוּ עִנְיָנִים מוּבָנִים לַשׁׁוֹמְעִים בְּהַשִּׁקְפָּה שְׁוָה מִבְּלִי

<sup>16</sup> לָה] לנו נ | מִבְּלְתִּי] מבלי ק 17 לַקּוֹדְמִים] לקדמונים נ | מִמְּה] מה ק 18 הְענְיִנִים הָּאָבָּה] כי הענינים האלה נ, כי הענינים ק | יִמְצְאוּ וְיִשְׁלְמוּ] ישלמו נק 20 בְּמוּבָא] בכונה נ, במובן ק 12 הָענִינִים] התנאים ק 22 הָאָנָשִׁים] ח' ק 24 כְּלְלוּת] כוללות נק | וְהַקּפַת] במובן ק 21 הָענִינִים] התנאים ק 25 הָאָנָשִׁים] ח' ק 26 וְיַעֲמוֹד] ויעמד עליהם נק והקשת ק | מַה] מהם נ, בהם ק 25 הַהְּנַאִי] ח' ק 26 וְיַעֲמוֹד] ויעמד עליהם נק 27 לִקְצוֹרָם] לקצור ק 28 בְּמַאֲמְרָיוֹ] במאמרו נ 29 עִנְיִינִים] ח' ק

people, lest they get it wrong.<sup>4</sup> The need underlying this condition is that [in this way] people will adopt the proper behaviour, increasing their learning through the sayings, and [avoiding] the harm of incorrect understanding.

As long as [these conditions] are met, the difficulty in providing this content will be overcome.

Therefore, after your pleas implored and pressed me to work diligently in the execution of your request, I composed for you a few things and named the compilation 'The Book of the Orchard'. The reason for such a title is that an orchard is smaller than a garden, and its owner uses it just for taking a walk, without profiting from it or its seedlings.

Thereby, I planted in this orchard good trees and precious scents, to waken *my friends*<sup>5</sup> standing in Bethel.<sup>6</sup> A royal decree came forth from me,<sup>7</sup> inasmuch as the days urged me and the nights admonished me;<sup>8</sup> it reached my mouth and I

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Literally: and their confusion in their understanding.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> 2 Sam. 20.19.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Bethel is one of the most common toponyms in the Hebrew Bible. It is the site of the famous dream of Jacob in Gen. 28, where he dreams of a ladder connecting heaven and earth and where God, at the top of the ladder, promises him the land of Canaan. The author is, in a sense, asking for the protection of God, as in Gen. 28.15, where God promises Jacob protection.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Est. 1.19.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Ps. 16.7. Here, the author seems to be advancing one of the dichotomies of the book, and of ethical literature in general: this world versus the world to come. In this sense, the days that wake him up are the worldly pleasures that he admonishes against in ch. 3, while nights

30 שָּיִּצְטָרֵדְּ לְזֶה הִתְּבּוֹדְדוּת מוּפְּלָא [וְוּכּוּחַ] הָאֲנָשִׁים וּבִּלְבּוּלְם בַּהְבָּוּלְם בַּהְבָּנְתָם. וְהַצּוֹרֶדְּ אֶל זֶה הַתְּנַאִי מְבוֹאָר בַּעֲבוּר שֶׁיּוּקְבְּלוּ בַּהְבָנְתָם. וְהַצּוֹרֶדְ אֶל זֶה הַתְּלַמְּדוּת מֵהְאֲנָשִׁים בְּהֶם וּבִלְבּוּלְם מְבוֹאָר הַהַנְּהָגוֹת וְתִרְבֶּה הִתְלַמְּדוּת מֵהְאֲנָשִׁים בְּהֶם וּבִלְבּוּלְם מְבוֹאָר הַהֵּזָק בַּהַבְנָתָם.

וְכַאֲשֶׁר הָיָה הָעִנְיָן, כֵּן קְשִׁי הַמְצְאַת הָענְיָינִים הָאֵלֶּה 35 בּמִבוֹאָר.

אָמְנָם אַחֲבִי הִפְּצִירוּנִי תַּחֲנוּנֶידְּ וּלְחַצְתַנִי לִשְׁקוֹד בְּהַמְצִיא
שְׁאֵלְתְדְּ, וְחָבַרְתִּי לְדְּ מְעַט דְּבָרִים, קָרְאתִי שֵׁם כְּלְלוּתָם סֵפֶּר
הַפַּרְדֵּס. וְסִבַּת הִקָּרְאוֹ בַּתּוֹאַר הַזֶּה כִּי הַפַּרְדֵּס קְטוֹן מֵהַכַּיִל
לְעוֹלְם מִן הַגַּן, וְיִטְעֵהוּ בְּעָלְיו לְטִיוּל לְבַד, לֹא לְהַרְוִיחַ מִמֶּנוּ
וּ וּמְנָּטַעֵיו.

וְכֵן נָטַעְתִּי הַפַּּרְדֵּס הַזֶּה מִן הָאִילְנוֹת הַטּוֹבִים וְהַבְּשָׂמִים הַיְּקָרִים, וּלְעוֹבֵר כָּל שְׁלוֹמִי אֱמוּנִי שֶׁעוֹמְדִים בְּבֵית אֵל. יָצָא דְּבַר מַלְכוּת מִלְּפָנַי, מֵאֲשֶׁר הַיָּמִים יְעִירוּנִי אַף לֵילוֹת יִסְרוּנִי, וַיַּגַע עַל פִּי

עה' טז ז 43 שְלוֹמִי אֱמוּנִי] ש''ב כ יט ן יָצָא... 43 מִלְּפָנֵי] אס' א יט 43 אַף...יִסְּרוּנִי] תה' טז ז ניַּגע... 44 נִיּאמֶר] יש' ו ז

<sup>30</sup> וְּפִּוּחַ מ' נִקּ, ויברחו אַמּ 13 זֶה ח' ק | בַּעֲבוּר ח' ק | שֻׁיּוּקְבְּלוּ שׁיקובלו מנק 32 מַהְאֲנָשִׁים האנשים נק | וּבְּלְבּוּלְם...33 בַּהֲבָנֶתֶם ח' נק 34 קְשִׁין קושי ק | הַמְצְאַת 32 מַהְאֲנָשִׁים האנשים נק | וּבְלְבּוּלְם...33 בַּהֲבָנֶתֶם ח' נק 35 בְּמְבוֹאָר מבואר נק 36 וּלְחַצְתַּנִי נלחצתי נק | לִשְׁקוֹד ח' ק 37 וְתְבַרְתִּי ח' ק 38 בַּתְבַּנִי ח' נק 39 וְיִטְעֵהוּ וועשהוּ ק | לְטִיּוּל לְטייל בהם נ 40 וּמִנְּטְעִין מנטעיו ק 41 הַטּוֹבִים ח' ק 42 אֵל וְיי ק 43 יִּסְרוּנִי וֹי סרוני והעתים דינוני והמוצאות יבנוני ורוח הקנאה לבשה סרעפי נק

*said*:<sup>9</sup> Let me sharpen myself, prepare to speak, ponder proverbs and select eloquent poetic phrases, respected *meshalim*,<sup>10</sup> and delightful ethical sayings; *some balm, some honey, some nuts and almonds*.<sup>11</sup>

are the ideal time to think on things other than worldly matters (as explained in the commentary to this verse by Abraham ibn Ezra). To overcome this feeling of guilt, the author needs divine intervention (see the following note).

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Isa. 6.7. In this verse, one of the seraphim touches Isaiah, who claims to have unclean lips, in order to remove his iniquity and make his lips suitable for the divine mission: exactly what our author needs.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> As a literary form, *mashal* (pl. *meshalim*) acquires different connotations according to place and time, and it could refer to a composition in verse or in prose. In this work, the author uses it in ch. 3 as a synonym of *exemplum* (pl. *exempla*): a brief narrative anecdote to put forward a moral idea, usually through analogies.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Gen. 43.11. The author compares the fine book he writes for his friend to the best fruits that Jacob commands his sons to bring to Egypt in Gen. 43.

וַיּאַמֶר: אֶשְׁתּוֹנֵן, וּלְדַבֵּר אֲכוֹנֵן, וּבְחִידוֹת אֶתְבּוֹנֵן, וְאֶבְחַר מְלִיצוֹת וַיְּאַמֶר: אֶשְׁתּוֹנֵן, וּלְדַבֵּר אֲכוֹנֵן, וּבְחִידוֹת אֶתְבּוֹנֵן, וְאֶבְחַר מְלִיצוֹת וְצְחִיּוֹת וּמְשָׁלִים נִכְבָּדִים וּמוּסָרִים חֲמוּדִים, מְעֵט צְּרִי, מְעַט דְּבַשׁ, מְעַט בְּטְנִים וּשְׁקִדִים.

יא מג יא בר' בר' 46... 46 מְעֵט 45

ף 'ח [מעט ק 46 מְעַט'] ומעט ק 45 מְעַט'] אמר ג, ואומר ק 44 מְעַט'

### Chapter on the Worship of God and Piety

Jedaiah ha-Penini said: my brother, faith is the thing that provides the firmest foundation; by learning faith and religion you will serve the Creator; by learning *musar*, human beings will serve you; gather wealth, even in old age, lest you need [the help of] others; distance [yourself from] the company of worthless men, because it will cost you virtues and status; if you cannot provide money to the poor, enlarge your gestures towards them; be careful not to be found by those who look for you whenever they want; by pursuing the advice of sages, many bits of sound counsel will come to you; do not persist in the trait of tediousness, lest people find you revolting; [and acknowledge the truth quickly, lest you be embarrassed by delaying it].

And he said: it is good to be in the company of your neighbour as long as that does not cause you enormous damage or shame; and when Destiny or the daily vicissitudes fall on you, do not try to outsmart them, [just] learn *musar*.

And he said: do not let the arrogance of despicable people upset you, since nature forces them to be like that, and the clearest case of a lost battle is fighting against nature.

And he said: One wise man was asked: "Why are you sad?" And he replied: "Destiny is vile and I am one of its companions."

## בַּחֲסִידוּת הַבּוֹרֵא וּבַחֲסִידוּת [ב001] שַׁעֵר בַּעֲבוֹדַת הַבּוֹרֵא

אָמַר יְדַעָיָה הַפְּנִינִי: אָחִי, הָאֱמוּנָה רֹאשׁ הַדְּבָרִים הַמַּעֲמִידִים, לְמוֹד הָאֱמוּנָה וְהַדָּת תַּעֲבוֹד הַבּוֹרֵא, לְמוֹד הַמּוּסְר יַעַבְדוּדְּ בְּנֵי לְמוֹד הָמּוּסְר יַעַבְדוּדְּ בְּנֵי לְמוֹד הָמּוּסְר יַעַבְדוּדְּ בְּנֵי אָדָם, וּכְנוֹס הָעוֹשֶׁר וַאֲפִי[לוּ] בְּעֵת הַזִּקְנָה פֶּן תִּצְטְרֵדְ לְזוּלְתְדְּ, וְאִם וּלְהַרְחִיק חֶבְרַת הַפְּחוּתִים כִּי הִיא תַּפְסִידְדְּ הַמַּעֲלָה וְהָעֵּרֶדְ, וְאִם לֹא תּוֹכַל לְהַעֲנִיק כַּסְפְּדְ לַדַּלִים הַרְחֵב לְהֶם רְמִיזוֹתֶידְ, וְהשָּׁמֶר שֶׁלֹא יִמְצְאוּדְ מְבַקְשֶׁידְ בְּכָל עֵת שָׁיִּרְצוּ, וּבְרְדוֹף עֵצוֹת הַמַּשְׂכִּילִים עֵּלֹא יִמְצְאוּדְ מְבַקְשֶׁידְ בְּכָל עֵת שִׁיִּרְצוּ, וּבְרְדוֹף עֵצוֹת הַפְּבֵדוֹת כָּן יַנִּעוֹדְ הַרְבֵּה מִן הָעֵצוֹת הַנְּכוֹחוֹת, וְאַל תַּחֲזִיק בְּמִדַּת הַפְּבֵדוֹת כָּן

וְאָמַר: טוֹב שֶׁבֶת עם שְׁבֵנֶיךּ מִבְּלִי שֶׁיַשִּׂיגְדּ בַּעֲבוּרוֹ נָזֶק עָצוּם אוֹ קָלוֹן, וּבִקְפּוֹץ הַזְּמַן וְאֵימוֹת הַיָּמִים עָלֶידְ וְלֹא תִּפְנֶה לְהִתְחַבֵּם: לְמוֹד הַמּוּסָר.

וְאָמַר: אַל תִּדְאַג בְּהִתְנַשֵּׂא הַשְּׁפְלִים כִּי הַטֶּבַע מְחַיֵּיב אוֹתוֹ וְהַמְּבוֹאֶרֶת שֶׁבַּמִּלְחָמוֹת הַמְנוּצְּחוֹת הִלְּחֵם עִם הַטֶּבַע.

וְאָמַר: שָׁאֲלוּ לְמַשְׂכִּיל: מַדּוּעַ פְּנֶידּ רָעִים? וְאָמַר: הַוְּמַן נְבָל וַאֵנִי] מִבְּנֵי חֲבוּרָתוֹ.

<sup>47</sup> זּבְחֲסִידוֹת] ח' ק 48 אָחִי) אחי אחנ | הָאֱמוּנָה] ח' נק | הַמַּעֲמִידִים] המעמדים נ 47 זַּבְּחְטִבוֹד (תְּבוֹד מּ, עבוד ק | לְמוֹד 2 ח' ק 50 אָדָם] האדם נ | וַאֲפִּילוּ] מ' מנ, אפי א, 49 זַּבְּעבוֹד] ותעבוד מּ, עבוד ק | לְמוֹד 2 ח' ק 50 אָדָם] האדם נ | וַאֲפִילוּ] מ' מנ, אפי א, אפילו ק 15 וּלְהַרְחִיק] והרחק ק | כִּי הִיא] שהיא ק 52 הַרְחֵב] הרחיב נק 53 עֵצוֹת] חברת נק 54 הַנְּכוֹחוֹת] הנכונות ק 55 וְהֹדֶה...בְּאַחֲרִית] מ' נק 65 טוֹב שֶׁבֶת] בחר שבת במהרות בתמימות נ, בחר בתמימות ק 57 וּבְקְפוֹץ... 58 הַמּוֹסֶר] ח' ק | וְלֹא] ואם לא נב במהרות בתמימות נק 60 וְהַמְּבוֹאֶרֶת] והמבוארות נ | הִלְּחֵם] התלחם נ, ההלחם ק 62 וַאַנִייִן מ' ק, ואינני נ

And they said: the breath of the wicked on the pious is like the smoke that discolours the ornament walls of palaces.

And he said: when a pious man remembers his sin, he does not complain about the punishment.

And he said: if death and poverty had not been created, the rich would not worship the Creator.

And he said: the heart of a king is a high and eminent mountain; what will break it down if not the recollection of death?

And he said: the wise man derives happiness from living honourably, but he derives more happiness from dying with honour.

And he said: the wise man cannot flee from the decree of God even when he thinks he can save himself; then, however, he will be destroyed like the bird that flees from thunder on the day of disaster to the place where flames and wind will catch it.

And he said: every part of you is responsible for every other part in bringing you to failure.

And he said: you came from there [i.e., the celestial world], but you might not go back there [if you do not behave in a moral way in your lifetime]; [therefore] search your celestial origins, cleave unto the place where He is found, and [this will ensure] your return there.<sup>12</sup>

And he said: those killed by foolishness are more numerous than those revived by intelligence.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> This saying is quite concise and enigmatic: reading it in terms of Neoplatonic philosophy, in accordance with which the soul is to return to its divine source, makes the most sense.

ַנְשָׂץן [עְשָׁץ] וְאָמְרוּ: נְשִׁימַת הַנְּבָלִים אֶל הַחֲסִידִים כְּתִימוֹרוֹת [עְשָׁץ] בִּמַשִּׂבִּיוֹת טִירוֹת הַמְּלָבִים.

65 וְאָמַר: בַּאֲשֶׁר יִזְכּוֹר הֶחְסִיד שֶׁחְטָא, לֹא יִתְרַעֵם עַל הְעוֹנֶשׁ. וְאָמַר: אָם לֹא נִבְרְאוּ הַמְּוֶת וְהָרִישׁ, לֹא הָיוּ הְעֲשִׁירִים עוֹבִדִים הַבּוֹרֵא.

וְאָמַר: לֵב מְלָכִים הַר גָּבוֹהַ וְתָלוּל, מִי יַעְתִּיקֶנּוּ זוּלָתִי זְכְרוֹן הַמָּוֶת?

יוֹתוֹ נְכְבָּד וְיוֹתֵר עַל מוֹתוֹ נִכְבָּד וְיוֹתֵר עַל מוֹתוֹ בְּכָבָּד וְיוֹתֵר עַל מוֹתוֹ בִּכְבוֹד.

וְאָמַר: אֵין בַּמַּשְׂכִּיל [יְכוֹלֶת] לְהִמְּלֵט מִן הַגְּזֵרָה כַּאֲשֶׁר יַחְשׁוֹב לְהִנְּצֵל, שָׁם אֲבָל יִפּוֹל שָׁדוּד כְּעוֹף הַבּוֹרֵח מִן הְרְעָמִים וּבְיוֹם הָרַעַשׁ וְנָס אֶל מָקוֹם אֲשֶׁר שָׁם הַלַּפִּיִדִים וְהָרוּחַ הִדְבִּיקַתְהוּ.

75 ןְּאָמַר: קְצָתְדְּ עָרֵב עַל קְצָתְדְּ לַהְבִיאֲדְּ אֶל מְקוֹם הַכִּשְׁלוֹן. וְאָמַר: הָיִיתִ מִשְּׁם וְאוּלֵי לֹא תִּשׁוּב שָׁם, חֲקוֹר אֲשֶׁר יִצְאתְ מִשְּׁם וְהִדְּבֵק בַּאֲשֶׁר הוּא שָׁם וּבָאתְ שָׁם.

ּוְאָמַר: רַבִּים אֲשֶׁר הֵמִית הַסִּכְלוּת מֵאֲשֶׁר הָחֱיָה הַשֵּׁכֶל.

<sup>63</sup> נְשִׁיבִים נִשׁיאות נּ | עָשָׁן] מ' נִקּ 66 הְעֲשִׁירִים ח' קּ 68 מְלָכִים המלכים קּ יַעְהְיקָנּוּ יְעתקנו נּ 70 יִשְׂמַח] שמח קּ | עַל חֲיוֹתוֹ] בחיותו קּ | חֲיוֹתוֹ] היותו נּ 72 יְכוֹעֶת] יַעְהְיקֶנּוּ יְעתקנו נּ 70 יִשְׂמַח] שמח קּ | עַל חֲיוֹתוֹ] בחיותו קּ | חֲיוֹתוֹ היותו נּ 74 וּבְיוֹם הָרְעשׁ מ' נִקּ 75 אֲבָל ח' נִקּ | הְדְבִּיִּקְתְהוּ] ההביקוה נּ, הדביקוה נּ, הדביקוה מי | וְנָס | נִס נּ | מְקוֹם | המקום נִקּ | וְהְרוּחַ ח' נִקּ | הְדְבִּיִקְתְהוּ הדביקוה נּ, הדביקוה ביום הרעש קּ 75 וְאָמֵר... 77 שָׁם 1 ח' קּ 76 שָׁם שמה נּ | יָצָאתָ באת נּ 78 הַסְּבְלוּת] הכשלון קּ

And he said: make yourself generous, lavish, and stingy: your generosity for the worthy poor, your stinginess for the worthless fools, and your lavishness [for yourself] to be rescued and protected from serious harm.

And he said: there are two things every man carries that he is unable to see in his whole life, but sees the likeness of which in others, and they are the face and the soul: he will see [his face in a mirror and will discern his soul as the work of God].

And he said: the quality and definition of the pious man is neither to help nor to harm an enemy, to forget the hatred towards the enemy when he comes to your house, and to have mercy on an inferior to you, for he might hate you until you have made yourself known; and thus the Creator, may He be blessed, forgives the evil ones, thanks to His goodness, and remembers those who have forgotten [Him], thanks to His mercy.

One generous man was asked: "who has spoken of you all over to make you known?" He replied: "my generosity." A sage was asked the same, and he replied: "my book." A fool was asked the same, and he replied: "my foolishness."

וְאָמַר: שִׂים נַפְשְׁךּ נָדִיב וּמְפַזֵּר וְכִילַי: נִדְבָתְדּ לַטּוֹבִים אַ רְבִּתְדּ לַנּבְּלִים הַפְּחוּתִים, וּפִזּוּרְדְּ לְהַצְּלָה וּלְהִשְּׁמֵר אַ הָאוּמְלָלִים, וְכִילוּתְדְּ לַנְּבְלִים הַפְּחוּתִים, וּפִזּוּרְדְּ לְהַצְּלָה וּלְהִשְּׁמֵר אַ הַאַנְלִים, וְכִילוּתְדְּ לַנְּבְלִים הַפְּחוּתִים, וּפִזּוּרְדְּ לְהַצְּלָה וּלְהִשְּׁמֵר מֵהֵזֶּק רַב.

וְאָמַר: שְׁנֵים יִשְׂאֵם הָאָדָם וְלֹא יִרְאֵם כָּל יָמִיו אָמְנָם יַבִּיט דְמוּתָם בְּזוּלָתָם [וְהֵם] הַפָּנִים וְהַנֶּפָשׁ: יַבִּיט פָּנָיו [בְּמַרְאֶה, וְיַבִּיר נַפְשׁוֹ בְּמַעֲשֵׂה הַבּוֹרֵא].

אַמר: מַתְכּוֹנֶת הָחָסִיד וּגְבֵרוֹ שֶׁלֹא תּוֹעִיל לְאוֹיְבֶּידְּ וְלֹא תַּוֹעִיל לְאוֹיְבֶּידְ וְלֹא תַּוֹעִיל לְאוֹיְבֶּידְ וְלֹא תַּוֹעִל לְאוֹיְבֶּידְ וְשַׁתְּשְׁבַּח הָאֵיבָה לְשׁוֹנֵא בְּבוֹאוֹ אֶל בֵּיתְדְּ, וְלַחְמוֹל עַל הַשִּׁבְּן מִשְּׁבְּל מִמְּדְ שֻׁיִּשְׂנָאֲדְּ עָלֶידְ עַד שֶׁנּוֹדַעְתָּ, וְכֵן הַבּוֹרֵא יִתְ[בְּרֵדְ] הַשְּׁבְּל מִמְּדְ שֵׁיִּשְׂנָאֲדְ עָלֶידְ עַד שֶׁנּוֹדַעְתָּ, וְכֵן הַבּוֹרֵא יִתְ[בְּרֵדְ] חוֹנֵן בְּטוּבוֹ הָרְעִים וְזוֹכֵר בְּחַסְדּוֹ מִי שֶׁשְׂכְחוֹ.

שְׁאֲלוּ לְנָדִיב: מִי הִכְרִיז עָלֶיךּ עַד שָׁנּוֹדַעְתָּ בַּקְצְווֹת? אָמַר: שְׁאֲלוּ בֵּן לְנָבָל, אָמַר: סִפְּרִי. וְשְׁאֲלוּ בֵּן לְנָבָל, אָמַר: סִפְּרִי. וְשְׁאֲלוּ בֵּן לְנָבָל, אָמַר: סִכְּרִי. וְשְׁאֲלוּ בֵּן לְנָבָל, אָמַר: סִכְּלוּתִי.

<sup>79</sup> נְפְשִׁךְּ לְּפִשׁךְ קּ וְ לַטוֹבִים לטובים נּ 80 וְכִילוּתְדְּ וְ וּלְהָשְּׁמֵר] אַ רְּלְהְשָּׁמֵר] לשמור נּ 83 בְּזוּלְתָם] ח' קּ | וְהָם] מ' נּ | פָּנֶיו בְּמַרְאֶה] במראה פניו קּ | בְּמַרְאֶה... 84 לשמור נּ 83 בְּזוּלְתָם] ח' קּ | וְהָם] מ' נּ | פָּנֶיו בְּמַרְאֶה פניו קּ | 84 לְאוֹיְבֶידְּ] לאויבו ק הַבּוֹרָא] מ' נִקּ | וְנַבִּיר] ומכיר קּ 84 בְּמַעֲשֵהׁ] מן מעשה קּ 85 לְאוֹיְבֶידְּ] לאויבו קּ 66 תַּזִּיקָם] תזיקנו נקּ | לְשׁוֹנֵא] ח' קּ | בִּתְדְּן בתיךְ קּ | וְלַחְמוֹל... 77 שָׁנוֹדְעָתָּן ח' קּ 77 יִתְבְּרֵדְן ח' נקּ 88 יִתְבְּרֵדְן ח' נק 89 שְׁצֵּלוּ לְנָדִיבן ואמר שאלו הנדיב נקּ | וְשְׁצְלוּיֹן שאלו נק נּ | עַרַן ח' קּ | בַּקְצוֹתן בקצוות הארץ נק 90 נִדְבָתִין נדבותי נקּ | וְשְׁצְלוּיֹן שאלו נק וְשְׁצְלוּיֹן שאלו נק פּלִוֹתִי בּ, הכילות קּ

He said: by means of two things guard yourself in the two worlds against criticism and blame: loving God in this world and loving the truth in the world to come.

And he said: a condition that binds us and the Creator, may He be blessed, is that we must love the truth in the world to come, and despite that, we should not expect grace or reward.

[And he said: when a wise man is enjoying a period of good fortune, he should not fritter it away, because he will not find it again so easily unless he observes law and religion.]

And he said: when a man is born, he cries, which is proof of the world of hardships he is coming into; and he dies as a jester winking his eyes, with legs crushed and pointing fingers, which is a sign of the torment of the hardships from which he has been released.

And he said: this world is fraud and deception; the wise man knows it and flees from it, while the naïve one wrestles with its sweetness and fails.

And he said: my brother, if your enemy is intelligent, protect yourself forcefully; [if he is] naïve, fear his words; [and if he is] pious, do not worry and try to make peace with him; because God exacts his revenge and takes away his reproach.

And he said: a grudge in the heart of pious men is like a bone [stuck] in the throat.

אָמַר: בִּשְׁתִּים הִשָּׁמֵר בִּשְׁנֵי הָעוֹלְמוֹת מִן הַתְּפִּישָׂה [וְ]הַחִיּוּב: בְּאַהֲבַת אֲדוֹנֶידְ בָּעוֹלְם הַשְּׁפָל וּבְאַהֲבַת הָאֶמֶת בָּעוֹלְם הָעֵלְיוֹן.

95 אָמָר: תְּנַאִי מְחוּיָב בֵּינֵינוּ וּבֵין הַבּּוֹרֵא יִתְ[בְּרֵדְ] שֶׁנֹאהַב הָאֱמֵת בָּעוֹלָם הָעֵלִיוֹן וְעָם כָּל זֵה לֹא נִקַוָּה עָלָיו חֵסֶד וּגִמוּל.

וְאָמַר: בִּהְיוֹת הַמַּשְׂבִּיל בְּיוֹם טוֹבָה לֹא יִסְלָּחֶנּוּ כִּי לֹא [וְאָמַר: בִּהְיוֹת הַמַּשְׂבִּיל בְיוֹם טוֹבָה לֹא יִסְלָּחֶנּוּ כִּי לֹא יִמְצָאֶנּוּ תָּמִיד אָמְנָם עם שְׁמִירַת הַמִּשְׁבָּט וְהַדְּת.]

וְאָמַר: הָאָדָם נוֹלַד וְהוּא בּוֹכֶה מוֹפֵת עַל עוֹלַם הַהְּלָאוֹת נְאָבָר הוּא בָּא עָלְיוּ, וְיָמוּת כִּמְצַחֵק קוֹרֵץ בְּעֵינְיוּ, מוֹלֵל בְּרַגְּלְיוּ, אַשֶּׁר הוּא בָּא עָלְיוּ, וְיָמוּת כִּמְצַחֵק קוֹרֵץ בְּעֵינְיוּ, מוֹלֵל בְּרַגְּלְיוּ, מוֹלֶר הוּא בָּא עָלְיוּ, וְיָמוּת עַל סֵבֶל [אוֹם] הַהְּלְאוֹת אֲשֶׁר הַקֵלוּ מוֹנֶרה בְּאֶצְבְּעוֹתִיו אוֹת עַל סֵבֶל [אוֹם] הַהְּלְאוֹת אֲשֶׁר הַקֵלוּ מֵעְלָיוּ.

וְאָמַר: הָעוֹלָם מְזוּיָּף וּמִרְמָה, הַמַּשְׂכִּיל מַכִּירוֹ וּבוֹרֵחַ מִמֶּנוּ, וְהַפֶּּתִי מִתְאַבֵּק בְּאַהֲבָתוֹ וְנִכְשָׁל.

יַרֵא פָּתִי יָרֵא פָּתִי נְרָא פָּתִי יָרֵא מִיְבְּדְּ מַשְׂכִּיל הִשְּׁמֵר בְּכֹחַ, פֶּתִי יָרֵא מִלְשׁוֹנוֹ, חָסִיד אַל תִּדְאַג אָכֵן שֶׁהִשְׁלִים עִמּוֹ, כִּי הָאֱלֹקִים נוֹקֵם מִלְשׁוֹנוֹ, חָסִיד אַל תִּדְאַג אָכֵן שֶׁהִשְׁלִים עִמּוֹ, כִּי הָאֱלֹקִים נוֹקֵם נִּלְשׁוֹנוֹ, חָסִיד אַל תִּדְאַג אָכֵן שֶׁהִשְׁלִים עִמּוֹ, כִּי הָאֱלֹקִים נוֹקֵם נִּלְמָתוֹ וְאוֹסֶף חֶרְפָּתוֹ.

וָאָמַר: הַנְּטִירָה בָּלֵב הַחַסִידִים כִּמוֹ הָעֵצֵם בְּבֵית הַבְּלִיעָה.

<sup>92</sup> בּשְׁתַּיִם] בשנית נ | הִשָּׁמֵר] תשמר נק | הְעוֹלְמוֹת] עולמות ק | הַתְּפִּישָׂה] התפּיסה ק [ פַּהְשְׁתַּיּב] מ' נק, החיוב אמ 95 וְאָמֶר... 96 וּנְמוֹל] ח' ק | יִתְבָּרַדְּ] ח' נ 96 הָאֵמֶת] 93 האמת להביאו נ | לא נְקַנָּה] נקבל נ 97 וְאָמֶר... 98 וְהַדְּת] מ' נ 99 נוֹלָד] יולד נק האמת להביאו נ | לא נְקַנָּה] נקבל נ 97 וְאָמֶר... 99 וְהַדְּת] מ' נ 101 בְּאַצְבְּעוֹתְיין המהומות נק 100 עָלִיוֹ אליו נק | בְּרַגְלִיו... 101 מוֹרֶה ח' ק 101 בְּאַצְבְּעוֹתְיין באצבעות נ 103 מִפֶּנּוּן ח' נ 104 וְהַבֶּּתִיֹ הפתי ק | מִתְאַבֵּק] מתחבק מ 105 וְאָמֵר... 107 מַרְבַּתוֹ ח' נק

And he said: the happiness of pious men resides in the days of winter, while the happiness of sages resides in their nights. $^{13}$ 

And a sage asked his idiot neighbour: "Would you like me to teach you wisdom?" He replied: "What for?" He said: "So you can get to know the Creator through it and reject the body that you love [so much]." He replied: "If that is the case, I will not betray the body that I have nurtured until today."

And he said: do not be surprised that the pious are the objects of Destiny's enmity, because [for them] it is like a wasteland where only snakes live.

And he said: pious men are heroes who cut off the head of their desires with the sword of faith and the remembrance of the Creator.

And he said: my brother, put all your trust in the Creator of the world: if you ernestly hope for something, do not desire it, lest you put it away from you; if you cannot ignore obtaining that thing, do not desire it, lest it kill you; [if you have already obtained it, do not lust after it, lest you lose it]; and leave necessity to the grace of God: if it is His will that you should get that thing, [Destiny] will be unable [to block it from you; if it has

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> 'Days of winter' may refer to days of old age, when worldly appetites die down, so pious men can devote themselves to piety without interruption or temptation. Sages, by contrast, reap the harvest of a life devoted to wisdom. Alternatively, the reference may be to literal winter days: days are shorter, therefore pious men are less corrupted by wordly pleasures, and nights are longer, so sages can study things other than wordly matters (see commentary to Ps. 16.7 by Abraham ibn Ezra).

וְאָמַר: שִּׂמְחַת הַחֲסִידִים יְמֵי הַחוֹּרֶף וְהַחֲכָמִים שִּׁמְחָתָם בוּז לֵילוֹתֵיהֵם.

וְאָמַר חָכָם לִכְסִיל שְׁבֵנוֹ: תַּחְפּוֹץ שֶׁאֲלַמֶּדְדּ חָכְמָה? אָמַר לוֹ: מַה מִּשְׁפָּטָה? אָמַר: שֶׁתַּבִּיר מִתּוֹכָה הַבּוֹרֵא וְתִמְאַס הַגּוֹף אֲשֶׁר אָהַבְתָּ. אָמַר: אִם בֵּן אֵינָנִי בּוֹגֵד בְּגוּפִי אֲשֶׁר נְּדַלְתִּי עַד הַיּוֹם.

115 אָמַר: אַל [תִּתְמַהּ] בִּהְיוֹת הַזְּמַן הַחֲסִידִים שְׂנוּאָיו כִּי אֶרֶץ צַיָּה לֹא יִחִיוּ בָּה זוּלָתִי הַפִּתָנִים.

וְאָמַר: הַחֲסִידִים גָּבּוֹרִים [כּוֹרְתִים] רָאשׁׁי תַּאֲוְוֹתָם בְּחֶרֶב הָאֵמוּנָה וְזִכְרוֹן הַבּוֹרֵא.

וְאָמַר: אָחִי, הַפְּלֵיג הַבִּשָּׁחוֹן בְּבוֹרֵא הָעוֹלְם: וְאָם תְּקַנֶּה דְּבְר אָחִי, הַפְּלֵיג הַבִּשְּׁחוֹן בְּבוֹרֵא הָעוֹלְם: וְאָם תְּקַנֶּה דְּבְר אָל תַּחְשְׁקֵהוּ בֶּּן תַּרְחִיקֶנּוּ, וְאָם כְּבְר הִשַּׂגְתָּ הַדְּבְר, לְהַשִּׁיגִּה בְּבְר הִשְּׂגְתָּ הַנְּבְר אַל תַּחְשְׁקֵהוּ בָּן יְמִיתְדּ, [וְאִם כְּבְר הִשַּׂגְתָּ הַדְּבָר, אַל תַּחְשְׁקַהוּ בָּן תִּפְסִיבִהוּ], אֲבָל עֲזוֹב הַצוֹרֶךְ אֶל חֲסִיבִי אֱלֹקִים: אַל תַּחְשְׁקָהוּ בֶּן תַּפְּסִיבהוּ], אָבָל עֲזוֹב הַצוֹרֶךְ אֶל תַּחְשְׁקָהוּ בְּוֹנִוֹ שְׁתַשְּׁיג הַדְּבָר לֹא יוּכַל [הַזְּמַן לְמְנְעוֹ מִמְּהָ, וְאִם חְנָן אוֹתְדְּ מִמְּנִּ לְמְנִעֹ מִמְּךְ הַדְּבָר, לֹא יוּכַל] חִשְׁקְדְּ לַהְבִיאוֹ, וְאִם חְנָן אוֹתְדְּ

<sup>109</sup> וְהַחֲכָמִים] וחכמים ק | שִּׁמְחָתָם] ח' נק | שִׁמְחָתָם...11 לֵילוֹתֵה שמחתם נ 111 חֶכֶם] החכם נ 112 חֶכֶם] החכם נ 113 חֶכֶם] החכם נ 114 הַבְּּם וְחִינֵי מה נק | וְתִמְאַס] והמאס ק 115 הַיּוֹם] ח' ק 116 הַבְּּטְחוֹן...הְעוֹלְם] ח' נק | תַּמְה וּ הומן אמ 117 פוֹרְתִים] מ' נק, סתרתי אמ 119 הַבְּּטְחוֹן...הְעוֹלְם] בבטחון הבורא ק 120 תַּמְשְׁקָהוּ] תתאוהו ק | תַּפְּסִידָהוּ] הפסידנו ק 121 וְאָם...122 תַּפְסִידָהוּ] מ' נק 122 בְּחְשְׁקָהוּ] תתאוהו ק | תַּפְּסִידָהוּ] הפסידנו ק עֲזוֹב] תעזוב נּ | חֲסִידֵי] ח' נ, חסדי ק | אֱלֹקִים] האלהים מק, האלקים נ 123 לַהַסִירוֹן ח' נ, ווור בין בַּבְּיִיאוֹן להצילו ק | וְאָם...125 לַהַסִירוֹן ח' ק

been decreed that you will not get the thing,] your desire [will be unable] to bring it to you; and if it has already been given to you, your boasting might remove it from you; so carry out your duties with agility and put your confidence in the Great Source.

עם הַדְּבָר יוּכַל הָתְפָּאֲרְדְּ [בּוֹ] לַהֲסִירוֹ, אֲבָל תִּשְׁתַּדֵּל בְּעֵסֶק עִם 125 הַזְּרִיזוּת וְשִׂים הַבִּּטָחוֹן הַשֹּׁרֶשׁ הַגְּדוֹל.

<sup>125</sup> הָתְפָּאָרְדְּ] תפארתך נּ | בּוֹ] מ' נּ, כדי אמ | תִּשְׁתַּדֵּל] השתדל נק | בְּעֵסֶק] בענין העסק נּ 126 הַשַּׁרֵשׁ הַנָּדוֹל] שרש גדול נ

#### **Chapter on Friends and Enemies**

Jedaiah ha-Penini said: my brother, the beginning of success is the fall of enemies.

And he said: the impoverishment of your enemy is your vengeance, his death is your happiness; but it would be enough for you if an informer told him that you were taking revenge on his sons.

And he said: if your enemy dies, do not take revenge on his sons; take revenge on his counsellors.

And he said: since the wise man knows that if he loves he will be loved, and if he hates he will be hated, he chooses to love and be loved, whereas some bad-tempered people choose to hate and be hated.

And he said: loving mankind is [like] a tree that brings forth great benefit, while hating mankind is [like] the fury of the snake that chases [its prey] all over the world and spews a powerful venom that pierces shields and iron weapons.

And he said: he whose friends are gone and is alone, remains with his enemies, so [better for him] to make peace with them or flee.

And he said: when a friend betrays and his counsel is overturned, he is like the people of Israel after the death of Absalom.<sup>14</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> This relates to the events of 2 Sam. 15–19, where Absalom, King David's third son, rebels against his father. One of David's greatest counsellors, Ahithophel, abandons him and joins Absalom. David's counsellor Hushai is sent to counter Ahithophel's advice. Absalom

## שַׁעַר הָאוֹהֵב וְהָאוֹיֵב

אָמַר יְדַעְיָה הַפְּנִינִי: אָחִי, תְּחִלַּת הַהַצְלָחָה נְפִילַת הָאוֹיְבִים.

וְאָמַר: רִישׁ הָאוֹיֵב נִקְמְתְדּ, מוֹתוֹ שִּׂמְחָתְדּ, דֵּי לְדּ לוּ הָיָה 130 הוֹלֵדְ הַמַּגִּיד לְהוֹדִיעוֹ הָיִיתָ נוֹקֵם מִבְּנְיוֹ.

וְאָמַר: מֵת אוֹיִבְדּ אַל תִּנְקֹם מִבָּנְיו, נְקוֹם מֵאַנְשֵׁי עֲצְתוֹ.

וְאָמַר: מֵאַחַר שֶׁיָדַע הַמַּשְׂכִּיל שֶׁאָם יֹאהַב יֵאָהֵב וְאָם יִשְׂנָא יִשְּׂנֵא, יִבְחַר שֶׁיֹאהַב וְיֵאָהֵב, וְכַמָּה מֵרֵעֵי הַמֶּזֶג יִבְחֲרוּ שֶׁיִשְׂנְאוּ וְיוּשְׂנָאוּ.

135 אָמַר: אַהָבַת הַבְּרִיּוֹת אִילָן [יָצִיץ] הַתּוֹעֶלֶת הַגְּדוֹלָה, וְשִּׁנְאָתְן כַּעַס הַפֶּּתֶן יִרְדּוֹף מִקּצֶה עַד קְצֵה הָאָרֶץ וְיָטִיל אֶרֶס חְזָק וְשִׂנְאָתְן כַּעַס הַפָּתֶן יִרְדּוֹף מִקּצֶה עַד קְצֵה הָאָרֶץ וְיָטִיל אֶרֶס חְזָק נוֹקֵב הַמְּגִנִּים וְנִשְׁמֵי הַבַּרְזֶל.

ּוְאָמַר: מִי שֶׁיִּכְלוּ אוֹהֲבִיו וְהוּא לְבַדּוֹ, נִשְׁאָר עם אוֹיְבָיו, יַשְׁלִים עִמְהֶם אוֹ יִבְרַח.

וּאָמַר: כַּאָשֶׁר יִבְגּוֹד הָאוֹהֵב וְהוּפַּר עֲצָתוֹ דּוֹמֶה לְעַם 140 יִשְׂרָאֵל אַחֲרֵי מוֹת אַבְשָׁלוֹם.

<sup>127</sup> שַׁעַר...וְהָאוֹיֵב] שער האוהב והשונא והנקמה והגמול נ | שַׁעַר...וְבָּבְבוֹת] ח' ק 128 אָחִי] דע אחי כי נ 129 נִקְמֶתְדְּ] נקמתך נקמתך אמ | מוֹתוֹ שַּמְחְתְדְּ] שמחתך מותו נ 128 אָחִי] דע אחי כי נ 139 נִקְמֶתְדְּ] נקמתך נקמתך אמ | מִתֹנ 133 וְיֵאָהֶב] ח' נ | מֵרֵעֵי הַמֶּעֶג] לְּךְ לוּ] לְךְ בה אלו נ 132 מַבְּתִי הַמְחוֹת נ | יָצִיץ] מ' נ, יציק אמ | הַתּוֹעֶלֶת הַגְּדוֹלָה] התועלות מבני אדם נ 135 וְשִׂנְאָתָן ושנאתם נ | עַד] אל נ | הָאֶרֶץ] ח' נ | חְזָק] ח' נ 138 אוֹיְבִיו] הנפלאות נ 138 ותופר נ

[And he said: having mercy on the sinner is like taking revenge on him.]

And he said: a shining face in the moment of meeting is proof of affection. $^{15}$ 

And he said: the love for brothers is nature, the love for friends is wisdom, and the love for parents is grace.

And he said: what is difficult for a wise man? To take revenge on his enemies.

And he said: the wise man would be sure that he would not go astray, if the power of sins did not lead him astray.

And he said: you can never be sure that friends and relatives will not betray you, since the nature of this world compels it and the character of the created obliges it.

And he said: when a traitor begins to betray he will have many assistants, but they will be the first ones in censuring and exposing him in public, as happened to Sheba son of Bichri, when tens of thousands of Israelites followed him, but the following day cut off his head.<sup>16</sup>

follows Hushai's counsel, is eventually defeated, and Ahithophel hangs himself.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Manuscripts א and מ have הריבה 'dispute' instead of 'affection' of manuscript ג. The latter is preferred for the sake of meaning.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Sheba son of Bichri revolted against King David, according to 2 Sam. 20. He ended up hiding in the city of Abel Beth-maacah. David's army besieged the city. A woman from within spoke to Joab, David's commander, and asked him not to destroy the city in exchange for Sheba. The woman convinced the people of the city, they cut off Sheba's head, and threw it from the wall.

[וְאָמַר: הַמְּחִילָה לְחוֹטֵא הַנְּקָמָה מְמֶנוּ.]

וְאָמֵר: צְהִילוּת הַפְּנִים בְּעֵת הַפְּגִישָׁה מוֹפֵת עַל [הַחִבְּה].

וְאָמַר: אַהֲבַת הָאַחִים טֶבַע, וְאַהְבַת הָרֵעִים חָכְמָה, וְאַהְבַת 145 - הוֹרִים חֵסֶד.

וְאֶמַר: מַה קָשָׁה לְמַשִּׂכִּיל? לְהִנָּקֵם מֵאוֹיִבִיו.

וְאָמַר: נִסְבָּם הָיָה הַמַּשְׂבִּיל שֶׁלֹּא יִשְׁגֶּה, לוּלֵי שֶׁתּוֹקֶף הַחֲטָאִים יְסִיתֵהוּ.

וְאָמַר: אַל תִּבְטַח בּּזְמַנְּדְּ מִבְּגִידוּת הָאוֹהֲבִים וְהַקְּרוֹבִים כִּי טַבַע הָעוֹלֶם יַכְרִיחָהּ וּתְכוּנַת הַיִּצִירָה יְחַיִּיבָהּ.

וְאָמַר: בְּהַתְּחִיל הַבּוֹגֵד לִבְגּוֹד יִרְבּוּ עוֹזְרָיו, וּתְחַלַּת מִי שֶׁיְגַנֵּהוּ מִן הֶהָמוֹן שֶׁיְפַּרְסְמֵהוּ יִהְיוּ הָעוֹזְרִים הָהֵם, וְכֵן שֶׁבַע בֶּן בָּכְרִי נָטוּ אַחֲרָיו רִבְבוֹת יִשְׂרָאֵל וּמִמְּחֲרָת כַּרְתוּ רֹאשׁוֹ.

<sup>142</sup> וְאָמַר...מְמֶנּוּ] מ' נ 143 הַחִבְּה] מ' נ, הריבה אמ 145 הוֹרִים | הזרים נ 146 קְשֶׁה] מאד קשה נ | מָאוֹיְבִיוֹ מאויבו נ 147 נִסְכָּם] נחכם נ | יִשְׁנֶּה] יחטא נ | לוּלֵי] אלא נ 148 יִסִיתָהוּ יסיתנו נ 150 יַבְרִיחָה יכריחם נ 152 שֵׁיַפַּרְסְמֵהוּ וִיפרסמהו נ

And a pious man was asked: what is the thing that has prevented you from having enemies? He said: forgiveness.

And he said: there are three things that can be avoided, but never completely: women, fools, and bad fruit.

And he said: move away from the masses of people and stick with your neighbours.

And he said: there are three [kinds of] companions: the relative, the friend, and the neighbour. Regarding the relative, it is nature that keeps his friendship; regarding the neighbour, habit has been stamped and [so] his friendship persists; and regarding the friend, his friendship is neither by nature nor by habit; indeed, it comes about by accident and is never free from betrayal. But if you have spent half of your wealth to acquire it, [you have lost nothing, because a faithful friend is like an investment of capital that lasts] all his days to love him and to profit from him.

And he said: a friend is like a plot of land, and you are a cloud that adorns it with rains of generosity.

And he said: the sage ignores his multiple enemies, for if he decided to destroy them, he would be lost multiple times with them.

And he said: the thoughts of an enemy are like cut thorns over which the hated one passes barefoot.

לְהַרְוִיחַ מִּמֶּנוּ.

שָׁאֲלוּ לְחָסִיד: מָה הַדָּבָר שֶׁמְנַע מִמְדּ הָאוֹיְבִים? אָמַר: 155 הַמְּחִילָה.

וְאָמַר: שְׁלשָׁה יִתְּבֵן רִיחוּקָם וְלֹא בְּתַכְלִית: לַנְּשִׁים וְלַבְעִים מִן הַפֵּירוֹת.

וְאָמַר: הִתְרַחֵק מִן הֶהָמוֹן בִּכְלָלָם וְהִדָּבֵק לִשְׁבֵינֶידְּ.

[ב101] וְאָמַר: הַחֲבֵּרִים שְׁלֹשָׁה: הַקְּרוֹב, וְהָאוֹהֵב, וְהַשָּׁבֵן.

הַקְרוֹב הַטֶּבַע מַשְׁאִיר חֶבְּרָתוֹ, הַשְּׁבֵן הַהֶּרְגֵּל הוּטְבַּע וְיַתְמִיד

חַבְּרְתוֹ, הָאוֹהֵב אֵין חֶבְּרָתוֹ מִן הַשָּׁבַע וְלֹא מִן הַהֶּרְגֵּל אָמְנָם תְּבוֹא 
הָבְּרְתוֹ, הָאוֹהֵב אֵין חֶבְּרָתוֹ מִן הַשָּׁבַע וְלֹא מִן הַהֶּרְגֵּל אָמְנָם תְּבוֹא 
בְּמִקְרֶה וְלֹא תִּמְלֵט מִן הַבְּגִידָה. אִלוּ פְּזַרְתְּ חֲצִי מְמוֹנְדְּ לִקְנוֹתָה,

[לֹא תַּפְּסִיד, וְהָאוֹהֵב הַנָּאֱמְן קֶרֶן קַיִּים עוֹמֵד] בְּל יָמִיו לָאֱהוֹבוֹ

וּאָמַר: הָאוֹהֵב חֵלְקָה, וְאַתָּה עָנֶן נְוֵהוּ גִּשְׁמֵי הִתְנַדְּבוּתֵידְ. וּאַתָּה עָנֶן נְוֵהוּ גִּשְׁמֵי

וְאָמַר: יַעְלִּים הָחָכָם עֵינָיו מֵהָמוֹן הַשּׂוֹנְאִים, וְאָם תּאֹמַר לְכַלּוֹתָם, יֵאָבֵד פְּעָמִים רַבּוֹת עִמְּהֶם.

וְאָמַר: מַחְשָׁבוֹת [הַשּׂוֹנֵא] קוֹצִים כְּסוּחִים עוֹבֵר הַשְּׁנוּא עֲלֵיהֶם יָחֵף.

<sup>154</sup> שָׁאֲלוּ] ואמר שאלו נ | לְחָסִיד] החסיד נ 157 וְלֶרְעִים...הַפֵּירוֹת] ולדעי הפירות נ 158 שְׁאֲלוּ] ואמר שאלו נ | לְחָסִיד נ 160 הוּטְבַּע] הוטבעה בו נ 163 לֹא...עוֹמֵד] מ' נ, 158 וְהָדְּבַק לִשְׁכֵינֶידְ] ותדבק בשכניך נ 160 הוּטְבַּע | לְאֱהוֹבוֹ] לאוהבו נ 165 וְאָמֵר... ולא הפסדת וגוף האוהב הנאמן וקיים עומד אמ | לֶאֱהוֹבוֹ] לאוהבו נ 165 הַשּׂוֹנָא מ' נ, השוע אמ הָתְנַדְּבוּתֵידְּ] ח' נ 166 הַשׂוֹנָא מ' נ, השוע אמ

And he said: men plot many times to take revenge on their enemies, and [end up] taking revenge on themselves.

And he said: do not rely on the help of your friends for your affairs; for as the owner of a garden waters his flowerbed from the well without hoping for rain, but is grateful if it falls, so is the wise man who corrects his transgressions with his [own] power, without expecting his friends' prodding; but if they help him, he will accept it.

And he said: several times you will think of your friend as a traitor when he is innocent, and you will begin distancing yourself from him and troubling him, becoming the traitor and not the betrayed.

And he said: when your friend turns into an enemy, do not take vengeance on him. $^{17}$ 

And he said: when an enemy seeks your friendship, do not withhold it from him, [but] trust him [only] with great wariness.

And he said: humility [in dealing] with friends is an obligation, but a bit of pride is [also] beneficial.

<sup>17</sup> This is another enigmatic epigram. The second part literally says: 'keep/hold his clothes'. I can think of only two possible explanations. The first one follows Jer. 12.1, where בגד means 'treachery' or 'perfidy'. Therefore, 'when your friend turns into an enemy, do not forget his perfidy'. Another possibility is based on David's cutting of Saul's cloak according to 1 Sam. 24: Saul's envy towards David leads to several attempts on David's life, but when David has the chance to kill Saul, he just cut off a piece of Saul's cloak to show to him afterwards as proof of loyalty and friendship.

וְיָנָּקֵם מֵאוֹיְבוֹ וְיִנָּקֵם הָאִישׁ פְּעָמִים רַבּוֹת לְהִנָּקֵם מֵאוֹיְבוֹ וְיִנָּקֵם מָנִפִּשׁוֹ.

וְאָמַר: אַל תּשָּׁעֵן בְּכָל עֲסְקֶידְּ עַל עֵזֶר אוֹהָבִים, וְכַאֲשֶׁר בַּעַל הַגַּן יַשְׁקָה עֲרוּגוֹתָיו מִן הַבּוֹר מִבְּלִי שֶׁיְקַנֶּה הַגָּשֶׁם וְאָם יֵרֵד יֵרֵד, כֵּן הַמַּשְׂכִּיל יְתַקֵּן מַעֲווֹתָיו בְּכֹחוֹ וְלֹא יְקַנֶּה הָעָרַת אוֹהָבָיו וְאָם יַעַזְרוּהוּ יְקַבֵּל.

וְאָמַר: כַּמָּה פְּעָמִים תַּחְשׁוֹב אוֹהַבְּדְּ בּוֹגֵד וְהוּא נָקִי, וְתַתְחִיל לְהִתְרַחֵק מִמֶּנוּ וּלְרָדְפוֹ וְאַתָּה בּוֹגֵד וְלֹא בָּגְדוּ בְּדָּ.

ּוְאָמַר: בְּהִתְהַפֵּדְ אֲהוּבְדְּ לְשׁוֹנֵא הַחֲזֵיק בִּבְגָדִיו.

וְאָמַר: כַּאֲשֶׁר יִרְדּוֹף הָאוֹיֵב חֶבְרָתְדּ, אַל תִּמְנְעֶהְ מִמֶּנּוּ, עִם 180 הַשְּׁמִירָה הָעֲצוּמָה מִבְּטוֹח בּוֹ.

וְאָמַר: הַשִּׁפְּלוּת עם הָאוֹהֲבִים חוֹבָה וּמְעַט הַהִתְיַקְּרוּת תּוֹעֶלֶת.

<sup>170</sup> יְדֵמֶה...רָבּוֹת] פּעמים רבות יחשוב האדם ני 172 עַל...אוֹהָבִים] בעזר האוהבים ני 170 יְדַמֶּה בַּעַל] כמו שבעל ני 174 מַעֲווֹתְיוֹ] מעוותו ני 176 אוֹהַבְּדְּ] האוהב ני | וְתַתְחִיל....רְקָּ וְהוֹא נִקִי וֹלא בגד בדְ ני 178 הַחֲזֵיק] החזק נּ 179 וְלֹא...בְּדְּ] והוֹא נִקִי וֹלא בגד בדְ ני 178 הַחֲזֵיק] החזק ני 179 תִּמְנַעָהָ תמנענה ני 181 וּמִעַט הַהְתִּיַקרוּת] ומעת התיקרות ני

And he said: there is nothing a friend who has suffered betrayal will hate and find more repulsive than the honour [of him who has betrayed him].

And he said: when a man is good to his friend today, but turns and hurts him tomorrow, count his [good] action.

[And he said: ignore the wrongdoing of a friend who has helped you a thousand times.]

And he said: disclosure of secrets and betrayal are brothers, injustice is their father, and their offspring is ill repute.

And he said: when two of your friends become enemies [to each other], do not decide in favour of one, because that would be selling one friend for the other, and the second one will realise your betrayal and you will lose both of them. [Therefore, put your efforts into reconciling them.]

And he said: wealth and generosity are very good, but we still need loyal friends.

And he said: one of the ways of the sage is not to constantly accept benefits and favours from a friend, lest he [i.e., the sage] become burdensome to the helpful friend and the latter become inattentive, which is similar to evening honey: if you eat a great deal of it, you will end up vomiting.

[And he said: just as nature does not tolerate a person eating the same kind of food all his life, Destiny does not tolerate the existence of a friendship that lasts forever.]

וְאָמַר: לֹא נִמְצָא דָּבָר אַחַר הַבְּגִידָה שֶׁיִּשְׂנָא הָאוֹהֵב וְשֶׁיִמְאָסֵהוּ זוּלָתִי כְּבוּדָתוֹ.

ָן מְּחָר, פַּאֲשֶׁר הֵיטִיב גֶּבֶר לְרֵעֵהוּ הַיּוֹם וְשָׁב וְהִזִּיקוֹ מְחָר, בּינִּבר לְרֵעֵהוּ הַיּוֹם וְשָׁב וְהִזִּיקוֹ מְחָר, בּזַּבְּר גָּמוּלוֹ.

וְאָמַר: הַעְלֵם עֵינְדְּ מֵחֵטְא אוֹהֵב אֲשֶׁר הוֹעִילְדְּ אֶלֶף [וְאָמַר: הַעְלֵם עֵינְדְּ מֵחֵטְא אוֹהֵב אֲשֶׁר הוֹעִילְדְּ אֶלֶף

וְאָמַר: גּלּוּי הַסּוֹד וְהַבְּגִידָה אַחִים, אֲבִיהֶם הָעָוֶל, יִסְתַּעֵף מֶהֶם הַשֵּׁם הָרַע.

וְאָמַר: בָּהְיוֹת שְׁנֵי שׂוֹנְאִים אֲהוּבֶיךּ אֵל תַּכְרִיעַ לְעוּמַת הָאֶחָד כִּי הָיִיתָ מוֹבֵר אוֹהֵב בְּאוֹהֵב, וְהַשֵּׁנִי יַכִּיר בְּגִידוּתְדְּ וְתַפְּסִיד שְׁנֵיהֶם, [אֲבָל שִׁים הִשְׁתַּדְּלוּתְדְּ לְהַשְׁלִים בֵּינֵיהֶם].

וְאָמַר: מַה נִּכְבָּד הָעוֹשֶׁר עִם הַנְּדִיבוּת וְעוֹדֶנּוּ צְּרִידְ אֶל 195 הָאֵהוּבִים הַנָּאֵמָנִים.

וְאָמַר: מִתַּחְבּוּלוֹת הֶחָכָם שֶׁלֹּא יְקַבֵּל תָּמִיד מִן הָאוֹהֵב תּוֹעֶלֶת וְטוֹבוֹת בִּתְמִידוּת פֶּן יִכְבַּד עַל הָאוֹהֵב הַמּוֹעִיל וְיִתְרַשֵּׁל כִּדְבַשׁ הָעֶרֶב שָׁאָם תִּרְבֶּה מִמֶּנוּ תָּקִיא.

ַוְאָמַר: כַּאֲשֶׁר לֹא יִסְבּוֹל הַשֶּבַע הֶמְשֵׁךּ הָאָדָם בְּמְזוֹן אֶחָד [וְאָמַר: כַּאֲשֶׁר לֹא יִסְבּוֹל הַזְּמַן הָרַע קיוּם חֶבְרָה אַחַת כָּל הַיָּמִים.] 200

<sup>183</sup> וְאָמַר...184 כְּבוּדָּתוֹ] ח' נ 185 הֵיטִיב] הטוב נ 187 וְאָמַר...188 פְּטָמִים] מ' נ 189 אֲהוּבֶּדְ אַהובדְ נ | תַּכְּרִיעַ] תכריח נ 192 הָיִיתָ] היות נ | וְהַשֵּׁנִי] השני נ | בְּגִידוּתְדְּ 199 בִּידתדְ נ 199 אֲבָל...בֵּינֵיהֶם] מ' נ 195 הָאָהוּבִים האוהבים נ 199 וְאָמַר...200 הַיָּמִים] מ' נ

And an enemy said to his friends: "Why have these tragedies come upon me?" They replied: "Why were you rich?" 18

And he said: do not overdo it with women, fire, or worldly affairs, lest they kill you.

And he said: the wise man is not tempted by the beauty of women, like the good doctor who refuses a beautiful weed, recognising it as a lethal poison.

And he said: love your sons like you love yourself, but show yourself to them like a strange enemy.

And he said: the best way to keep your enemy down is by having mercy and not withholding your generosity, but be careful not to give him more than what he needs for one day.

And he said: the test of loving relatives and brothers [is] in saving your life against their own inclination; the test of loyal friends [is] in saving your life to their financial harm; and the recognition of an enemy [resides] in your financial loss to your detriment. However, never expect from your brothers financial rescue at the cost of your life, or from your friends their financial benefit at the expense of your loss; and do not worry if an enemy puts himself at risk to destroy you.

 $<sup>^{18}</sup>$  Manuscript אויב 'Job' instead of אויב 'enemy', which makes sense in the context of Job asking his friends for an explanation for his suffering. Either it is a copyist's mistake, or the author is playing with the letters of the word to suggest one of the main themes in ethical and *musar* literature: why bad things happen to good people. In any case, the epigram points out men's questioning of suffering tragedies when things are going badly and their silence when things are going well.

210

וְאָמַר אוֹיֵב אֶל רֵעִיו: מַדּוּעַ בָּאוּנִי אֵלֶה הָרְעוֹת? הֶשִׁיבוּהוּ: מַדּוּעַ הָיִיתָ נִכְבָּד?

וְאָמַר: הָאִשָּׁה וְהָאֵשׁ וּכְבֵדוּת הַזְּמַן אַל תִּרְבֶּה מֵהֶם פֶּן יִמִיתוּדְּ.

אַמַר: הַמַּשְׂכִּיל לֹא יְסִיתֵהוּ יוֹפִי הַנְּשִׁים, כְּרוֹפֵא הַטוֹב נְיַבְּאָבָר: הַמַּשְׂכִּיל לֹא יְסִיתֵהוּ יוֹפִי הַנְּשִׁים, כְּרוֹפֵא הַטוֹב שֶׁיִמְאֵס הָעֵשֶׂב הֲנָאֶה בְּהַכִּירוֹ אוֹתוֹ סַם מֵמִית.

וָאָמַר: אֱהוֹב בָּנֵיךְ כִּנַפִּשִׁךְ וְהִתְרָאֵה לְהֵם כִּשׁוֹנֵא מִתְנַכֵּר.

וְאָמַר: מַתְכּוֹנֶת הַמַּעֲלָה בְּהִתְרוֹשֵׁשׁ אוֹיִבְדְּ שֶׁלֹּא תִּמְנַע מִפֶּנּוּ נִדְבָתְדְּ וְשֶׁתַּחְמוֹל עָלָיו, וְהִשְּׁמֵר מֵהִתְנַדֵּב לוֹ מַה שֶּׁיַּסְפִּּיקֶנּוּ יוֹתֵר מִיּוֹם אֲחַד.

וְאָמַר: בְּחִינַת הַקּרוֹבִים הָאוֹהֲבִים וְהָאַחִים בְּהַצִּילָם נַפְשְׁדְּ
בְּהִשְׂתְּרְרוּת נַפְשָׁם, וּבְחִינַת הָאוֹהֲבִים הַנָּאֱמְנִים בְּהַצִּילָם נַפְשְׁדְּ
בְּהָפְסֵד מְמוֹנְם, וְהַכָּרַת הַשֹּוֹנֵא בְּהַפְּסִיד מְמוֹנְדְּ לְהַזִּיקְדָּ, וְאַל תְּקַנֶּה מִן הָאַחִים הַצְּלַת מְמוֹנְדְ בְּהָפְּסֵד נַפְשְׁדְּ, וְלֹא מִן הָאוֹהֵבִים מְמוֹנְדְ בְּהָפְּסֵד מְמוֹנְדְ בְּהָפְסֵד מְמוֹנְדְ הָאוֹיֵב נַפְשׁוֹ לְהַצִּיל מְמוֹנְם בְּהֶפְּסֵד מְמוֹנְדְ, וְאַל תִּדְאַג שִׁיְּסַבֵּן הָאוֹיֵב נַפְשׁוֹ לְהַכְרִיתְדְּ.

<sup>206</sup> נְאָמֵר... 202 נִכְּבָּד] ח' נּ | אוֹנֵב] איוב מ 203 וּכְבֵדוּת הַזְּמֵן ח' נּ 205 נְאָמֵר... 206 נְאָמֵר... 208 מַמִּתר] ח' נּ 207 בְּשׁוֹנֵא] שונא נּ 208 אוֹיִבְּדְּ] שונאך נּ 209 מַה... 210 אָחָד] יותר ממה שיספקנו יום אחד נּ 211 נְאָמֵר... 216 לְהַכְּרִיתְדְּן ח' נּ 215 מְמוֹנֶם] ממונך מ | מְמוֹנֶדְ מֹמונם מ

And he said: you can only judge love's authenticity if you yourself are capable of loving authentically, for nature decrees that.

And he said: he who persists in quarrelling with his wife<sup>19</sup> makes his household unruly and is sure to suffer want.

And he said: the sage loves the man who reproves him, hates one who speaks against him in the presence of others, and criticises the one he suspects of having withheld the reproach from him.

And he said: there is no sin for which the committers are unable to apologise or justify its commission except for speaking wickedness about anyone in the presence of his enemy.

And he said: there are three people who lack enemies on their first day: the foreigner, the king, and the bridegroom.

And he said: a great king was asked: "Who made you a ruler over the foolish ones among your people?" He said: "Their foolishness." "And who subjugated your traitors?" He said: "My mercy." "And who made public your virtue?" He said: "My musar."

And he said: when you are in good company, pay attention and be quiet, and you will understand the secret truth of their hearts.

 $<sup>^{19}</sup>$  Literally: the woman of his covenant.

וְאָמַר: כְּפִי שֶׁתּאַהַב אַהֲבָה נָאֶמְנָה תּוּכַל לְהַבְּחִין בְּצֶדֶק אַהֲבָתוֹ אוֹתְדְּ כִּי כֵן הַשֶּׁבַע גּוֹזֵר.

וְאָמַר: הַמַּתְמִיד רִיב [א20] עם אֵשֶׁת בְּרִיתוֹ יָשִׂים בֵּיתוֹ 220 שָׁמָמָה וְלֹא יִמְלֵט מִן הַחֶסֶר.

וְאָמַר: יאהַב הֶחָכָם מוֹכִיחוֹ, וְיִשְׂנָא הַמְּדַבֵּר עָלְיו בְּמַעְמַד זוּלַתוֹ, וִיִתִפּוֹשׁ עַל חוֹשִׁדוֹ בַּעֵבוּר זֵה שֵׁמַנַע מִמֵנוּ הַתּוֹכַחַת.

וְאָמַר: אֵין חֵטְא אֲשֶׁר לֹא יוּכַל בְּעָלִיו לְהִתְנַצֵּל עָלִיו וּלְהַצִּדִּיק כַּוָּנָתוֹ זוּלַת הַמִּדַבֵּר עַל הָאִישׁ רָעָה בְּמַעָמַד אוֹיִבוֹ.

ָנְבְרִי, שְׁלֹשָׁה נֶעֶדְרֵי הַשּׂוֹנְאִים בְּיוֹמֶם הָרִאשׁוֹן: הַנְּכְרִי, יַשּׂוֹנְאִים הְיוֹמֶם הָרְאשׁוֹן: הַנְּכְרִי, וְהַחַתָּן.

ּוְאָמַר: שָׁאֲלוּ לְמֶלֶדּ גְּדוֹל: מִי הִמְשִׁילְדּ עַל בְּסִילֵי עַמְדּ? אָמַר: סִכְלָם. וּמִי הִכְנִיעַ בּוֹגְדֶידְ? אָמַר: חֶמְלָתִי. וּמִי פִּרְסֵם מַעֵלֶתְדְּ? אָמַר: מוּסָרִי.

יַנְלּ וְתַּעֲמִוֹד עַל װְאָמַר: בִּהְיוֹתְדְּ בְּמַעֲמָדֶם הַטֵּה אָוְנְדְּ וְהַחֲרֵשׁ, וְתַעֲמוֹד עַל אַמָּת אָמִתַּת סוֹדוֹת הַלְּבָבוֹת.

<sup>220</sup> הַחֶּסֶר] החשד ג 222 זֶה] ח' ג 223 לְהִתְנַצֵּל] להנצל ג 224 וּלְהַצְּדִּיק] להצדיק ג קְּהֶתְנַצֵּל] המלד, והחתן, והנכרי ג 228 סְכְלָם] רְעָה] ח' ג 225 בְּיוֹמֶם] ביום ג | הַנְּכְרִי...226 וְהַחַתְּן] המלד, והחתן, והנכרי ג 228 סְכְלָם] שכלי ג 230 בְּמַעֲמָדָם] במעמדות ג 231 אַמִתַּת...הַלְּבָבוֹת] אמונת הלבבות ג

# Chapter on Isolation from this World and the Mention of *meshalim* about Its Hostility

Jedaiah said: this world is a stream whose waters are bitter and damned, the wise man feels its bitterness and flees, while the naïve quenches his thirst and his belly swells.<sup>20</sup>

And he said: this world is like an old worn-out garment: if you wear it often, it will rip and tear and you will end up naked, but if you put it aside and wear it occasionally, [it will be] spared the decay caused by intense heat and cold, heavy rain, snow and winds, and it will last for many days. So is this world for [those who] take risks and [try] to overpower Destiny in every affair that turns out; there is no doubt that the end will be painful and disastrous; however, [those who] stay calm, do everything at the proper time, reflect on opportunities,<sup>21</sup> and close their eyes to most eventualities—there is no doubt that they will achieve what they intend and the end will be favourable.

And he said: this world is like a filthy and infected sick person who has gold coins in his hand. It happens that if the

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> The author begins this chapter by linking the bitterness of the earthly world with the trial by ordeal described in Num. 5.11–31. There, bitter water—a mixture of water and dust—is administered to the woman suspected of adultery in the absence of witnesses: if her belly swells with that water, she is guilty, if not, she is innocent. In Jedaiah's account, the naïve man is guilty of indulging in earthly pleasures, which is proven by his figurative swollen belly.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Literally: invest thoughts in chances.

# שַׁעַר בַּעֲזִיבַת הָעוֹלָם וְזִכְרוֹן מִשְׁלֵי תְּנוּאוֹתִיו

אָמַר יְדַעְיָה: הָעוֹלָם נַחַל נוֹבֵעַ מֵימִיו מַיִם מְרִים מְאָרְרִים, יַרְגִּישׁ הַמַּשְׂכִּיל מְרִירוּתָם וְיִבְרַח, וְהַפֶּתִי יְרְוֶה מֵהֶם צְמָאוֹ וּבִטְנוֹ צְבָה.

יַשְׁבֵר וְיִּקְרֵע וְתִשְׁאֵר עָרוּם, וְאָם תַּנִּיחֵהוּ לְעַצְמוֹ וְתִלְבְּשֵׁהוּ לְעִתִּים יְשְׁבֵר וְיִקְרַע וְתִשְׁאֵר עָרוּם, וְאָם תַּנִּיחֵהוּ לְעַצְמוֹ וְתִלְבְּשֵׁהוּ לְעִתִּים יִשְׁבֵר וְיִקְרֵע וְתִשְּׁאֵר עָרוּם, וְאָם תַּנִּיחֵהוּ לְעַצְמוֹ וְתִלְבְּשֵׁהוּ לְעִתִּים רְחוֹקִים בְּזְמֵן מְשׁוּלֵל מִמַּפְּסִידִים בְּחוֹם וְקוֹר גּוֹבְרִים, מֶטֶר וְשֶׁלֶג וְהוֹתוֹת, יִתְקַיֵּים מְצִיאוּת הַבֶּגֶד בְּלִי סְפֵּק יָמִים רַבִּים. כֵּן זֶה הְעוֹלְם מִצֵּד הַהִּסְתַּבֵּן וְהַהְתְעַצְּמוּת עַל הַזְּמֵן בְּצִי זֶה עֵסֶק יִזְדַּמֵּן, בְּעוֹלְם מִצֵּד הַהְסְתַּבֵּן וְהַהְתְעַצְּמוּת עַל הַזְּמֵן בְּצִי זֶה עֵסֶק יִזְדַמֵּן, בְּע וְהָצְּבְדּוֹן; אָמְנְם הַהְתְיַשֶּׁב וּשְׁמִירַת הַשְּׁעוֹת הְבְּקוֹלְת וְעֲצוֹם הְעֵינִים הְעִינִים הְעִינִים הְעִינִים הְעִינִים הְעִינִים הְעִינִים הְעִינִים הְבְּעוֹת וְהַשְּׁבָת הַמְּקְיִים, אֵין סְפֵּק שֶׁבּוֹ הַגְּעַת רוֹב הַכַּנְּונוֹת וְהַתְּלְית הַטּוֹלְת וְהַבְּלִית הַטְּבְּרוֹם, אֵין סְפֵּק שֶׁבּוֹ הַגְּעַת רוֹב הַכַּנְונוֹת וְהַתְּלְית הַסְּבּן שְׁבּוֹ הַגְּעַת רוֹב הַכַּנְּונוֹת וְהַתְּלְית הַטֹּבְה.

וְאָמַר: הָעוֹלָם הַזֶּה כְּחוֹלֶה מְזוֹהָם מְנוּגְּע וּבְיָדוֹ זְהָבִים. הִנֵּה אָמַר: הָעוֹלָם הַזֶּה בְּים מִזְּהוּבִיו אֲלֵיךּ לֹא תִּתְעוֹרֵר מִזֶּה אֵל הַכַּעַס

filthy person does not give you of his gold coins, you will not be afflicted with anger or envy, because your desire for his worthless gold coins is weak due to the great revulsion that this infected person causes in you, and you will be prompted to console yourself and say: "What do I have to do with this worthless infected person just because I desire his silver and gold, which are in contact with his affliction? Let him keep what he has!" And you will be saved easily from negligence and will be comforted by the lack of his gifts. Despite this, there is no doubt that if he wanted to give them to you, you would happily take them without [even] washing them, because you would not consider their valuelessness due to the great pleasure derived from the gift. Similarly is this world, in the sense that if you are granted a large portion of its benefits and delights, you will become very happy and prevail; but if you are denied its pleasures and gifts, by being a perfect man you will not be concerned or feel wrath due to their absence, and you will understand that Destiny is nonsense; for harm and disaster are attached to its benefits, mourning is mixed with its happiness, destruction is paired with the things it builds, and its end is always evil. And he who refuses its nonsense will have a more pleasant life, since those conventional things are accompanied by misfortune, and the end of those who have been destroyed by envy is failure and devastation.

ּ וְהַקּנְאָה מֵחוּלְשַׁת תַּאֲנָתְדּ לֹזְהוּבִיו הַפְּחוּתִים מֵרוֹב הַמִּיאוּס אֲשֶׁר נְפָלוֹ בּוֹ הַמְּנוּגָּע בְּמַחְשַׁבְתְּדּ, אֲבָל תְּמַהֵר לְהַנָּחֵם וְלוֹמַר: מַה לִּי ּ וְלַמְנוּגָּע הַזֵּה הַגָּרוּעַ כִּי אֵכְסוֹף לְכַסְפּוֹ וְלִזְהָבוֹ אֲשֵׁר דְּבִקוּ לִנְגָעָיוּ יָהִי לוֹ אֲשֶׁר לוֹ! וְתִשָּׁאֵר בְּזֶה הַקַּלוּת מְקַבֵּל הַהִתְרַשְּׁלוּת וְהַנֶּחְמָה עַל מַה שֶּׁחְסַרְתָּ מִמַּתְּנוֹתָיו. וְעָם כָּל זֶה, אֵין סְפֵּק שֶׁהוּא אָם יִרְצֶה לְתָתָם אֵלֵידְ, תִּקָּחֵם מֵרוֹב בְּשִׂמְחָה וְאָם לֹא תִּרְחַצֵם, מִבְּלִי שַׁתָּשִׁית לֵב לִפָּחִיתוּת מֵרוֹב הַתַּעֵנוּג הַמּוּשָּׂג מָן הַמַּתָּנָה. כֵּן זֵה ָהָעוֹלָם בְּשָׁוֶה אָם אַתָּה תְּקַבֵּל מִמַּעֲדַנִּיו וְקִנְיִנִיו חֵלֶּק גָּדוֹל בָּאֱמֶת ּתִּשְׂמַח וְתִשְׂתָבר, וְאִם אַתָּה בּוֹ בִיק מִתַּעֲנוּגְיו וּמַתְּנוֹתָיו לֹא יַשִּׂיגְדְּ ּבָּהְיוֹתְדְּ מִן הַשְּׁלֵמִים דָּבָר מִן הַדְּאָגָה וְהַבַּעַס עַל הֶעְדֵּר טוֹבוֹתְיו, אָבָל תִּתִבּוֹגֵן [כִּי הַזְּמַן] הֶבֶל, וְהַנָּזָקִים וְהָרָעוֹת אֲחוּזוֹת בָּתוֹעֵלוֹתָיו, וְהָאֵבֶל מְעוֹרָב בִּשִּׁמְחָתוֹ, וְהַהַרִיסָה מְזוּגָה בִּבְנְיָנָיו, וְאַחֲרִיתוֹ לְעוֹלָם רָעָה. וְהַיּוֹתֵר מִסְתַּפֵּק מֵהֲבָלָיו, חַיָּיו יוֹתֵר נְעִימִים בִּי הַתְּלָאוֹת עַל הַמְּפוּרְסָמִים תְּכוּפוֹת, וְהֵם אֲשֶׁר תַּחְרִיבֵם הַקּנָאָה וְיִהְיֵה תַּכְלִיתָם הַהֶּפְּסֵד וְהָאֲבַדּוֹן.

246 וְהַקּנָאָה] גם הקנאה ק | לִזְהוּבָיו] מזהוביו נ 247 נְפָלוֹ] נפל מנק | לְהָנָחֵם] להתנחם ק | וַלוֹמַר] ותאמר נק 248 הַזָּה] הזה הזה מ 249 וְתַשַּׁאֵר] ונשאר ק | מַקַבֵּל] מקבול נק | וְהַנֶּחָמָה] ח' נק 250 שֵׁחָסַרְתָּ] ח' נ 251 אֵלֵידְּ] לֹדְ נ | תִּקְּחֵם...בְּשִׂמְחָה] שתקבלם בשמחה ק | מֵרוֹב] ח' ג | וִאָם] וגם ק 252 לְפָּחִיתוּת] לפחיתות הנותן נק | מִן הַמַּתָּנָה] מהמתנה ק | כֵּן וכוָ נ | זֵה... 253 הָעוֹלָם] העולם הזה ק 253 אַתָּה] ח' נ | תִּקְבֵּל] מלא ק 254 וּמַתָּגוֹתָיו] ח' ק 255 דָּבָר...טוֹבוֹתָיו] ח' ק 256 אַבָל] אבל אך ק | כִּי הַזִּמַן] מ' נק, מן השלמים אמ | וְהַנְּוְקִים] הנזיקים ק 257 בְּתוֹעֲלוֹתָיו] בו ובתועלותיו ג | וִהַהַרִיסַה... בּבְנִינָיוֹ] ח' ק | מְזוּגָה] מגונה נ | בִּבְנַיינַיוֹ] בבנינו נ 258 מֵהֶבְלָיוֹ] בהבליו נ | יוֹתֵר נָעִימִים] בנעימים ק 259 עַל] ח' נק | הַמְּפוּרְסָמִים] המפורסמות נק | תִּכוּפוֹת] תנופות נ תַּחָרִיבֵם] החריבם נ

255

And he said: people in this world are like a ship sailing on a stormy sea carried by the wind to the mysterious edges [of the earth]. From a distance, they saw a small island surrounded by sea, and on the island, what seemed to be a large forest, and within the forest precious stones that were shining from afar due to their vast quantity and their great purity. The people on the ship decided to go to the island and collect the golden treasures and the precious stones, so they left the ship in the hands of one of their servants and all of them went to the island. Each one of them took from that wealth in proportion to the size of his hand: the wise ones told themselves that it was better to take a modest amount of those valuable things, so long as they did not go deep inside the forest to put themselves in danger and maybe get lost there, or even just in case the winds that set the ship in motion blew and they would be quickly called to board it. [However], when the foolish ones took a certain amount of the valuable things, they did not have enough, and they wandered towards the depth of the forest, until they were really deep inside in order to collect and gather [more and more], and the more bits of silver or gold or precious stones that they saw, the more they wanted to take them, until they found themselves surrounded by the forest and completely lost.<sup>22</sup> And while they were in the forest, the ship was about to depart, and the wise

 $<sup>^{\</sup>rm 22}$  Literally: without knowing how to get out and come back.

וְאָמַר: מְשַׁל הָאֲנָשִׁים בְּזֶה הָעוֹלָם כִּסְפִּינָה הוֹלֶכֶת בְּיָם סוֹעֵר נְשָׂאָה הָרוּחַ אֶל הַקְּצְוֹוֹת הַנֶּעֶלְמוֹת. רָאוּ מֵרְחוֹק אִי קְטַנְּה מוּקֵפֶת יָם וּבָה יַעַר גָּדוֹל לְמַרְאֵה וּבָם אֲבָנִים יִקְרוֹת מְאִירוֹת מִמֶּרְחָק לְרוֹב כַּמּוּתָם עִם גּוֹדֶל זְכוּתָם. וְאָמְרוּ אַנְשֵׁי הַסְּפִינָה שָּיִּבְּנְסוּ [ב102] אֵלֶיהָ לְקַבֵּץ מִמִּכְמַנֵּי הַזְּהָב וַאֲבְנֶיהָ הַיְּקְרוֹת, וָהִפָּקִידוּ הַסְּפִינָה בִּיָד אֶחָד מֵעַבְדֵיהֶם וְנִכְנָסוּ כַּכְּיֶם אֵל הָאִי. וַיַּאַסְפוּ מִסְגוּלוֹתֶיהָ אִישׁ כְּמִסַּת יָדוֹ: הַמַּשְׂכִּילִים מֵהֶם הִתְיַעֲצוּ בְּלִבָּם שֵׁיּוֹתֵר טוֹב לָהֶם לָקַחַת מִן הַמָּמוֹנוֹת הָהֵם שִׁעוּר שָׁוֵה עַד שָׁמְרָם שֶׁלֹּא יָבוֹאוּ בִּפְנִימוֹת הַיַּעַר לְהִסְתַּכֵּן וְאוּלַי יֵאָבְדוּ בְּתוֹכוֹ אוֹ יַגִּיעַ עֵת מַסַּע הַסְּפִינָה וּנְשִׁיבַת הָרוּחַ הַמְנִיעָה, וְשֶׁיּוְדַּמְנוּ הֵם בָּמָהִירוּת לָבוֹא בָּתוֹכָה. וְהַפִּּתָאִים כַּאֲשֶׁר לָקְחוּ שִׁיעוּר מְן הַמָּמוֹנוֹת לֹא שָׁבָעָה עֵינָם וְהֵם מְשׁוֹטָטִים בִּמְצוּלוֹת הַיַּעַר וְעָמְקוּ בּוֹ לֵאֵסוֹף וִלְכָנוֹס וָכָל עוֹד רָאוֹתָם מִעַט כֵּסֵף אוֹ זָהָב אוֹ אֵבֵן חֲמוּדָה יַחִמְדוּם וְיִקְחוּם עֵד שֶׁמָּצְאוּ נַפְשָׁם מְעָטָּרִים בַּיַּעַר לֹא ַיַדעוּ לַצֵאת וַלָבוֹא. בִּעוֹד שֶׁהַיוּ בַּיַּעַר הָגִּיעַ זְמַן לֶבֶת הַסְּפִינָה,

<sup>261</sup> בּזָה בזה מ | בַּזָה הָעוֹלָם] בעולם הזה נק 262 סוֹעֵר] ח' נ | נִשְּׁאָהּ] ונשאה נ נִשָּׂאָהּ הָרוּחַ] ח' ק | אֵל] על ק | הַקּצָווֹת הַנֵּעֵלָמוֹת] קצוות נעלמות נק | רָאוּ] וראו נק 263 וּבָם] ובתוך היער ק | אֲבָנִים...מָאִירוֹת] אבנים מאירים יקרים מאין ערך מאירים ק 264 מְמֵרְחָק] מרחוק נק | אַנְשֵׁי הַסִּפִינָה] איש אל רעהו נ, זה לזה ק 265 אֵלֵיהָ] אליו נ, ח' ק | מִמְּכִמַנֵּי] מכמות ג | הַזָּהָב] זהבה נק | הַיָּקָרוֹת] ח' נק 266 וְהִפְּקִידוּ] וכן עשו: הפקידו נ 267 וַיַּאַסְפוּ] ויאספו אליו נ | אִישׁ] איש ואיש נ | כִּמְסַת...268 לָקַחַת] ח' ק 268 בִּלְבַם] בללבם נ | הָהֵם] ח' ק 269 בִּפִנִימוֹת] בפנימית ק | וְאוּלַי] אולי ק 270 עַת] ח' נ | וּנִשִּׁיבַת...הַמִּנִיעָה] ח' ק | הָרוּחַ] רוח נ | הֵם... 271 בְּתוֹכָה] לבא בתוכה במהרות נ 271 מָן...272 הַמָּמוֹנוֹת] מהממונות ק 272 עֵינָם] עינם בתאותם ג, עינם ותאותם ק וְעָמִקוּ בּק | בּסֵף מרחוק נק | אוֹ זָהָב | ח' נק 273 בּל | בּסֵף מרחוק בק | אוֹ זָהָב | ח' נק , וְיִקְחוּם] ח' נק | שַׁמָּצָאוֹ...בַּיַעֵר] ח' ק | לֹא] שלא ק 275 בְּעוֹד...בַּיַעַר] אחר כן נ ח' ק | הָגִּיעַ] והגיע ק | הַסְּפִינָה] לדרכם בתוך הספינה נ

ones got on it very quickly and continued their trip, rich and well-loaded, happy and grateful, while the foolish ones remained in the forest [suffering] hunger, thirst, the heat of the day and the cold of the night, 23 dying for their stupidity as the stupid die. Similar are the types of people who regard the material pleasures: [those who] due to the existence of many things are always collecting and amassing, rejecting their soul and its benefits, and when the time of departure arrives, everything will be taken away from them and will be lost, their wealth will not save them and they will leave it for their enemies; while the perfect ones accept from the assets of Destiny only what is sufficient to live decently, to feed their bodies and prolong their existence, the goal of their behaviour being to direct themselves towards the perfection of their Supernal Form<sup>24</sup> and to make its light shine; and if death shackles them, their righteousness will precede them, and the glory of God, may He be blessed, their Creator, will lift them up.

And he said: the example of a man in his life is like a blind man who walks a path alone, entering a house while he is walking, but thinking that he is still on the path. When he enters the

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Jer. 36.30.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> According to Neoplatonic philosophy, the Supernal Form is the rational soul of man, which is the third soul that God gave exclusively to human beings, as opposed to animals, which have only two: spirit and appetite.

וּמִיֶּד בָּאוּ הַמַּשְׂבִּילִים וְנִכְנְסוּ בְּתוֹכָהּ וְהַלְּכוּ לְדַרְבָּם עֲשִׁירִים וְנִבְבָּדִים, שְׂמֵחִים וְטוֹבֵי לֵב, וְהַבְּּתָאִים נִשְׁאֲרוּ בַּיַּעַר בְּרָעַב וּבְיוֹם וְלַקֶּרַח בַּלְּיְלָה וּמֵתוּ בְּסִכְלוּתָם כְּמוֹת וּבְצָמָא לַחוֹנֶב בַּיוֹם וְלַקֶּרַח בַּלְיְלָה וּמֵתוּ בְּסִכְלוּתָם כְּמוֹת הַנְּבְּנְים. עַל זֶה הַתּוֹאֵר בָּאוּ כִּתּוֹת הָאֲנְשִׁים בְּאֵלוּ הַתַּעֲנוּגִים הַנְּבְּלִים. עַל זֶה הַתּוֹאֵר בָּאוּ כִּתּוֹת הְאֲנְשִׁים בְּאֵלוּ הַתַּעֲנוּגִים בְּבְּלְים. עַל זֶה הַתּוֹאֵר בְּאוּ תִּשְׁבַּע עֵינְם מֵאְסִיפְּתָם וְקבּוּצְם, וְהַנָּפֶשׁ וְתוֹעֲלוֹתֶיהְ יַשְׁלִיכוּ אַחֲרֵי גַּוְּם, וּבְהַגִּע תּוֹר פְּרִידְתָם וְהַנָּפֶשׁ וְתוֹעֲלוֹתֶיהְ יַשְׁלִיכוּ אַחְרֵי גַּוָם, וּבְהַגִּע תּוֹר פְּרִידְתָם וּרְתִּבְּנוֹ מִקּנְיִינֵי הַוְּמוֹן מֵה שָׁיַסְפִּתִם לְחִיוֹת אָבָר הִיא וְהוֹצוֹ לֹא יַצִילֵנוּ וּלְאוֹיְבִיו יַעַוְבָנוּ. אְבָל הַיְחִידִים הַשְּׁלֵמִים יְקַבְּלוּ מִקּנְיִינֵי הַוְּמֵן מַה שָׁיַסְפִּתִם לְחִיוֹת בְּבָרִי גִּוֹלְם וְהָאֶבְיר מְּבְנִיינִי הַוְמִם וְהָאֶרִית מְגַמְתוֹ יַבְוִין בְּבִרוֹ הִלְּהַבְּרִיא גּוּפּוֹתְם וְהָאֶּרִידְ מְצִיאוּתוֹ, תַּבְלִית מְנִבְּתוֹ הִילְנִית וְבְּבִרוֹ בּוֹיתוֹ הְלָבְנִי אִנְהְתוֹ הִלְנְיוֹנְ הִלְּהָוֹת וּלִיתוֹ הְלְנִית בְּנִין אִדְקוֹ, וּכְבוֹד ה' יִתְ[בָּרַדְן] בּוֹרְאוֹ יַאִסְפֵנוּ.

וְאָמַר: מְשַׁל הָאָדָם בְּחֶלְדּוֹ כְּעָנֵּר הוֹלֵדְּ לְבַדּוֹ עַל דֶּרֶדְ, וְנְכְנְס דֶּרֶדְ לֶּכְתּוֹ בְּאֶחָד מִן הַבָּתִּים, וְהוּא יְדַמֶּה בְּנַפְשׁוֹ עוֹדֵנּוּ בַּדֶּרֶדְ 280

285

<sup>278</sup> לַחוֹרֶב...בַּלְּיְלָה] יר' לו ל

<sup>276</sup> וּמִיִּד...בְּתוֹכְהּ] וּבאו בה המשכילים הקרובים אליה ג, ויבאו בה המשכילים אליה ק 277 שְׂמַחִים...לֵב] ח' גק 278 וּבְצֶמְא] בצמא ובחוסר כל גק 279 עַל] ועל גק | בְּאוֹ | ח' עַק בצמא ובחוסר כל גק (279 עַל] ועל גק | בְּאוֹ | ח' עַק בצמא ובחוסר כל גק | עַינָם בטנם ק | 281 וְהַנֶּכֶּשׁ בּא בֹּל הנפש ק | פְּרִידָתָם פרידתה גק 282 וּרְחֹקָה | וקבוצה ורחוקה ג | היא וְהוֹא] הוא אבל הנפש ק | פְּרִידָתָם פרידתה גק 282 וּרְחֹקָה | וקבוצה ורחוקה ג | הִיא וְהוֹא] הוא והיא ג | וְהוֹגוֹ | ח' ק | עַצִּילֵנוּ | תצילנוֹ ג | וּלְאוֹיְבִיוֹ | ולאויבוֹ ג 283 אֲבָל הַיְּחִידִים וֹ היחידים נק | הַשְּׁלֵמִים | ח' ק | שֶׁיַסְפִּיקַם | שיספיקנוֹ ג 284 גוּפוֹתָם | גופם גק | וְהָצֶּרִדְּן הֹחידים נק | הַשְּׁלֵמִים | ח' ק | שֶׁיַסְפִּיקַם | שיספיקנוֹ ג 284 גוּפוֹתָם | גופם גק | וְהָצֶּרִדְּן וֹתכלית נמציאותו יהיה לכון ק | תַּכְלִית | ותכלית נבלית נבלות בי בוּרְד ג, ח' ק | וְנִבְנֶס... 285 לֶבְתוֹ | נכנס בּבּרְד ג, ח' ק | וְנִבְנֶס... 288 לֶבְתוֹ | נכנס בלכתוֹ ק 288 לֵבְתוֹ | לביתוֹ ג | בְּצִחָד... הַבְּתִים | באחת הבתים ק | וְהוּא יִדְמֵּה | וּדמה נ

house, which is full of objects, such as a bed, a table, a chair, and a candlestick, 25 the blind man stumbles over them and gets bruised by them, and as he stumbles, shouts and cries out at the injustice: "Who has done this great evil in putting obstacles and hindrances in the middle of the path in order to kill those who walk?" The people of the house answer: "Neither are the objects in the way, since they are in a house, nor did the disorder of the objects make you fail; but [it was] your lack of vision, since the objects are in the place they should be, while you, due to your lack of vision, thought of them as badly arranged to make you fail; but in reality it is in you where your failure resides, not in them or in him who arranged them." Similar to this is a man [who], because he stumbles into many things that make his body and soul fail, begins to be angry at those things and their inventor, when he should be angry at himself, like the one who says "Why has God created beautiful women, warm temperaments, and strong desire? Were it not for that, sexual intercourse would not weaken me, my days would not be shortened, and my vision would not be darkened; and, why has He created so many types of fruit that sicken and kill?"26 Thus, he gets

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> 2 Kgs 4.10.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> In the margin of manuscripts  $\aleph$  (fol. 102 $\beth$ ) and  $\beth$  (fol. 168 $\beth$ ) there is a biblical quotation: "A man's folly subverts his way, and his heart rages against God" (Prov. 19.3), which is directly connected to the content of the *mashal*.

וּבְבוֹאוֹ בַּבַּיִת וְהָנֵּה הוּא בִּבַיִת מְלֵא כֵּלִים: מְטָה וְשָׁלְחָן וְכְסֵא וּמְנוֹרָה, וְנִכְשָׁל הָעוֵּר בָּהֶם וְנִתְחַגֵּר וּבְהַכָּשִׁלוֹ צָעַק וְקָרָא חָמֶס: מִי עָשָׂה הַרְעָה הַגְּדוֹלָה הַזֹּאת לָתֵת מִכְשׁוֹלוֹת וְאַבְנֵי נֶגֶף בַּחֲצִי הַדְּרָכִים לְהָמִית הָעוֹבְרִים? וַיַּעְנוּהוּ אַנְשֵׁי הַבַּיִת: הַכֵּלִים אֵינֶם בַדֵּרֶךְ כִּי בַּבַּיִת הַמָּה, גַּם לֹא הַפָּסֵד סִדוּר הַכֵּלִים הִכְשִׁילוּךְ כִּי אָם הֶפָּסֶד רָאוּתְדְּ וְהַכֵּלִים הֵם מְסוּדָּרִים וּבַמָּקוֹם הַנָּאוֹת לָהֶם, וְאַתָּה מָצַד חַסְרוֹן רָאוּתִדּ כַּאֲשֵׁר תַּחָשָׁבֶם בִּחִילוּף עַל כֵּן הָכְשִׁילוּדְ 295 וּבֵאֵמֶת שֵׁכִּשָׁלוֹנְדְּ מִצְדְּדְ לֹא מִצְדָּם וְלֹא מִצַד הַמְּסַדֵּר. כֵּן עִנְיַין וְנַפְשׁוֹ הָּאָדָם בְּשָׁוֶה כִּי הוּא יִכְּשֵׁל בְּעִנְיִנִים רַבִּים יַכְשִׁילוּ גּוּפּוֹ וְנַפְשׁוֹ וַיַתִחִיל לִהִתְרַעֵם עַל הַעָנָינִים הָהֵם וְהַמַּמְצִיאָם, וְהָיָה יוֹתֵר מְן הַמְּחוּיָב הִתְרַעֵמוֹ עַל עַצְמוֹ כִּמוֹ שֶׁאָמַר: לָמָה הִמְצִיא הָאֵל הַנְּקַבוֹת הַיָּפוֹת וְהִמְצִיא עִם זֶה חוֹם בְּמִזְגוֹ וְתַאֲוָה חֲזָקָה? וְלוּלֵי 300 זָה, לֹא תַּחַלִּישָׁנִי הַמִּשָּׁנֵּל וָלֹא קַצְרוּ יָמֵי וָלֹא כָּהָה רְאוּתִי, וְכֵּן לָמָה הִמְצִיא לְפָנִי רִבּוּי הַפֵּירוֹת הַמְּמִיתִים וְהַמַּחֲלִיאִים? וְכֵּן

<sup>289</sup> מִטֶּה... 290 וּמְנוֹרָה] מ"ב די

<sup>289</sup> בַּבִּית...בְּבַיִת] הבית נ, הבית והנה הבית ק | מִשָּה וְשֻׁלְחָן] שלחן מטא נ | מִשְּה...ים בּנִתְנוֹרָה] ח' ק | וְנַתְחַנֵּרְן ח' נ | צָעַק וְקְרָא] קרא וצעק נ 292 הְעוֹבְרִים] וּמְנוֹרָה] ח' ק | סָפַב הְעוֹבְרִים וֹ לַ בְּעָק וְקְרָא] קרא וצעק נ 292 הְעוֹבְרִים וֹ העוברים והשבים נק | הַבּּלִים | הבית והכלים ק 293 בִּין כי אם נ | הַמָּה נַּם | כמנהגם נ לא...הְכְשִׁילוּדְּן וֹלא הכשילד סדור הפסד הכלים נ, הפסד הכלים לא הכשילוד ק 294 נַבְּמְקוֹם הַנָּנְאוֹת] במקום נאות וראוי נ | לָהֶם] ח' נק 295 חֶסְרוֹן רְאוּתְדְּן חסרון ראותד נגפת נ, חסרונך נגפת ק | בַּאֲשֶׁר] באשר נ 296 נּבְאֶמֶת...הַמְּסַבֵּרן ח' ק | לֹא] וֹלא נ נגפת נְ ק 797 הָאָדֶם] ח' ק 298 יוֹתֵרן ח' נק 299 הַמְּחוּיָב וֹ שְׁאָמַרן שיאמר נק | הַמְצִיא] הוציא מ 300 הַיָּפוֹתן הנאות ק | חוֹם בְּמִזְנוֹן חום גדול במזגי נ, חום גדול בגופי ק | וְלוּלֵין וֹלוֹלֹא נ 301 הַּיְפוֹתן הנאות עִינִי וֹלְא קצרו ימי נ | בְּהָה רְאוֹתִין כהתה עינִי וֹלא קצרו ימי נ | בְּהָה רְאוֹתִין כהתה עינִי ק | וְבַּן וֹכן יאמר נ 207 הִמְצִיא] המציא ה' נ, המציא האל ק | לְפְנֵיֵן ח' ק | הַמְמְיִתִים וְהַמַּחֲלִיאִם וֹ המביאים החלאים וֹלפּעמים ממיתים נ, המחליאים והממיתים ק | וְכַן באמ כתוב בשוליים: אולת אדם תסלף דרכו ועל ה' יזעף לבו (מש' יט ג)

angry at the things themselves and does not understand that God's wisdom is great, and everything He creates He intends to be orderly and harmonious, their benefits clear to him who knows how properly to deal with them; and the only thing God did is to create them, but the foolish man, due to his lack of wisdom, turned them harmful in his thought, as if they lacked value and order. And the saying of the sage already included this meaning when he said *your word is a lamp to my feet and a light for my path*;<sup>27</sup> because I am a hopeless blind person, you gave me an important and honourable religion to prevent me from the harm associated with stupidity, to direct me to the benefit of the great things, to allow me beneficial affairs, to show me the proper quantity, time, and duration for taking them, and all this is in the most perfect possible order.

And he said: a man in this world is like a group of people who were invited by an important person to dine with him, and he set before them a golden table, with golden and silver utensils, and among the people, there is no doubt that there were fools and there were wise men. The fools thought that those utensils were selected for them as a gift and that after the

 $<sup>^{27}</sup>$  Ps. 119.105. The sage Jedaiah refers to is King David, the purported author of the psalm.

יִתְרַעֵם עַל הַנִּמְצָאוֹת וְלֹא יָבִין שֶׁחָכְמַת הָאֵל גְּדוֹלְה כַּוְנָה בְּמוּצָאִים כַּלָּם סֵדֶר נִגְדָר וְהַנְהָגָה מְיוּחְסֶדֶת וְתוֹעֲלוֹתֵיהֶם בְּמוּצָאִים כַּלָּם סֵדֶר נִגְדָר וְהַנְהָגָה הָרְאוּי בָּהֶם, וְאֵינְנוּ כִּי אִם הָאֵל מְבַּדְע הַהַנְהָגָה הָרְאוּי בָּהֶם, וְאֵינְנוּ כִּי אִם הָאֵל אֲשֶׁר הִמְצִיאָם וְהָאֶנוֹשׁ הַפְּכָל מִצַּד סִכְלוּתוֹ הָשִׁיבְם מַזִּיקִים בְּמַחְשַׁבְתּוֹ וְנִפְּסְדוּ הַפְּדוּר וְהָעֵרֶד. וּמַאֲמַר הָחְכָם כְּלֵל הַבַּוְנָה הַזֹּאת כַּאֲשֶׁר אָמַר "נֵר לְרַגְלֵי דְּבָרֶידְ וְאוֹר לְנְתִיבְתִי", כִּי אֲנִי הוּא בְּאֲשֶׁר אָמַר "נֵר לְרַגְלֵי דְּבָרֶידְ וְאוֹר לְנְתִיבְתִי", כִּי אֲנִי הוּא בְּעָנֵי וְהַפּוּמָא [א103] הַגְּמוּר, וְנְתַתְּ לְפָנֵי דְת חֲשׁוּבָה נִרְבָּבֶּתְ כְּעָנִי מִן הַנְּזָקִים הַנִּמְשְׁכִים אֶל הַפְּכְלוּת, וְתִישִׁירֵנִי לְתוֹעֶלֶת הַפְּלְּוֹת, וְתַתִּירֵנִי הָעִנְיִינִים הַמּוֹעִילִים, וְתוֹבֵיִי בְּהֶם הַבַּמוֹת הַפְּלִית הַפְּדוֹת. הַסְדּוֹר.

בְּמִלְית הַסְּדוֹר.

בְּמַלְית הַסְדּוֹר.

וְאָמַר: עִנְיֵז הָאָדֶם בָּעוֹלָם הַזֶּה כְּמוֹ חֲבֻרַת אֲנְשִׁים הִזְמִינָם אָישׁ נִכְבָּד לֶאֶכוֹל עִמּוֹ וְשָׁם לִפְנֵיהֶם שֻׁלְחַן זָהְב וּכְלֵי זָהָב וְכֶסֶף 315 אִישׁ נִכְבָּד לֶאֶכוֹל עִמּוֹ וְשָׁם לִפְנֵיהֶם שֻׁלְחַן זָהְב וּבְנֵיהֶם מַשְׂכִּילִים. וְהָאֲנְשִׁים הָהֵם הָנָּבְּתָרִים לְהֵם בִּמַתְּנָה הַפָּתָאִים הָהֵם חָשָׁבוּ שֵׁהַכֵּלִים הָהֵם הַנִּבְחָרִים לְהֵם בִּמַתְּנָה הַפַּתָּאִים הָהֵם חָשָׁבוּ שֵׁהַכֵּלִים הָהֵם הַנִּבְחָרִים לְהֵם בִּמַתְּנָה

קיט קה 'תה' תה' קיט קה 308 גר...לְנְתִיבָתִי

<sup>303</sup> על] על שאר נק | גְּדוֹלָה] מרובה וגדולה עד מאד נ | כַּוְּנָה...304 בְּמוּצְאִים] ובכונה נפשו כל הנמצאות נ 304 סֵדֶר] בסדר נ | מְיוּחְסֶדֶת] מיוחדת נק 305 מְבוֹאָרִים] מבוארות נ | הָרְאוּי] הראויה נק | וְאֵינָנּוּ...306 הִמְצִיאָם] ח' ק 307 וְנִפְּסְדוּ] ונפסד נק מבוארות נ | הָרְאוּי] הראויה נק | וְאֵינָנּוּ...306 הִמְצִיאָם] ח' ק 307 וְנִפְּסְדוּ] ונפסד נק וְהַשְּבֵּרְהּ וֹיִם וְהַשְּבֵּרְהּ וֹיִם וְהַשְּבֵּרְהּ וֹיִם וְהַשְּבֵּרְהּ וֹיִם וְהַשְּבֵּרְהּ וֹיִם וֹיִם וֹיִם וֹהמשורר דוד הע"ה נ | הָּרְבָּדֶדְת] ונכבדת נ, ח' ק 300 אֶל הַמֹּח לוֹית לוֹית בזה הפסוק נ 309 בְּעַנֵּר] העור ק | נְבְּבֶּדֶדְת] ונכבדת נ, ח' ק 300 שְּכִּלְּתוּ לֹיתוּ לֹוֹת לֹית לֹית לֹית לִייִינִם וֹהענינים נ | לְתוֹעֶלֶת] לתועלות נ 311 וְהַשְּעָה וְהַזְּמַן וֹהוֹמן והשעה נ וְתַתִּירֵנִי בענין ק 315 נְמִיּלְיָם וְמוֹ בביתו נק | שֻׁלְתַן...וְבְסֶף] שלחן של כסף ועליו כלי כסף וכלי זהב נ | זְהָבְ וְכֶסףן כסף ק 316 וּבְנֵיהֶם] ח' נ | מַשְּבִּילִים] ומשכילים נ 317 הָהֵם וֹי וֹתנו להם נ, יותנו לפניהם ק

meal they would take them to their homes, while the wise ones knew that they would remain in the house of the hosts so other groups of people could eat with them. When the meal was over, the utensils were taken from the guests: the fools were astonished and dismayed, left with a depressed and saddened spirit, because they had thought that [the utensils] were theirs and they considered it the theft of their money and the stealing of their fathers' inheritance; however, the wise ones already knew this, and got used to the idea that the utensils had been taken from them, so they let it go and did not worry about that. And it happens that the fools left the table and went away angry and in a bitter and confused state of mind, while the wise ones left in a happy, calm, and faithful mood. Similar to this are the different groups of people in the world, as follows: some are foolish people who eat, drink, and are satiated with the nonsense of the world, as if it were an eternal legacy; but when they arrive at the day of death, their separation is very bitter; they worry because of the memory of the pleasures and delights that they are losing, and they die with a bitter and broken soul; and some are eminent people who notice the worthlessness of this despicable and repulsive [worldly] home, whose end is nothingness;

וְשָׁאַחַר הָאֲבִילָה יוֹלִיכוּם עִמָּהֶם בְּבֵיתָם, וְהַמַּשְׂבִּילִים מֵהֶם יְדְעוּ שָׁהֵם יִשָּׁאֲרוּ בְּבֵית הַמַּזְמִינִים יאכְלוּ בְּהֶם חֲבוּרוֹת אֲחֵרוֹת. ּ וְכַאֲשֶׁר תַּמָּה הָאֲכִילָה נִלְקְחוּ הַבֵּלִים מִלִּפְנֵי הַקְּרוּאִים: וְהִיוּ 320 הַפְּתָאִים מִשְׁתּוֹמְמִים וְנִבְהָלִים וְנִשְׁאָרִים בְּרוּחַ נְבֵאָה וְדוֹאֶגֶת כִּי הם כְּבָר חָשְׁבוּ שָׁיָּהְיוּ שֶׁלְּהֶם וְהָיָה בְּעֵינֵיהֶם כִּגְזֵלַת מְמוֹנָם וּגְנֵיבַת יָרוּשַׁת אֲבוֹתָם, וְהַפַּוּשִׂבִּילִים כְּבָר יָדְעוּ זֶה וּכָבָר הִשְׁקִיעוּ ַמַחְשְׁבוֹתָם עַל שֶׁהַכֵּלִים כְּבָר יוּסְרוּ מִלְפְנֵיהֶם וְיַעַזְבוּם וּבְהִלְּקְחָם לא יִדְאָגוּ עֲלֵיהֶם. וְהָיָה בְּצֵאת הַפְּתָאִים וְקוֹמֵם מֵעַל הַשַּׁלְחָן בְּחֶרִי אַף וְגָפֶשׁ מְרָה וּמִשְׁתּוֹמֶמֶת, וְצֵאת הַמַּשְׂכִּילִים בְּגָפֶשׁ שְּׁמֵחָה שׁוֹקֶטֶת וּבוֹטַחַת. בֵּן כִּתּוֹת הָאֲנָשִׁים בְּעוֹלְמָם עַל הַדֶּרֶדְ הַזֹאת: מֵהֶם כִּתוֹת סָכָלוֹת יאכָלוּ וְיִשְׁתוּ וְיִשְׂבָּעוּ מֵהַבְלֵי הַזְּמַן בְּאִלוּ הֵם נַחֲלָה עוֹלָמִית, וּבְהַגִּיעָם לְיוֹם הַמְּוֶת תַּמַר לְהֶם הַפְּּרִידְה מאד וִיִדאָגוּ עַל זִכְרוֹן הַתַּעֵנוּגִים שֶׁהֶם מְאַבִּדִים אוֹתֶם וְעוֹזְבִים 330 חָמְדָּתָם, וְיָמוּתוּ בְּנֵפֶשׁ מָרָה וְנִשְׁבֵּרֵת; וּמֵהֶם כִּתּוֹת חֲשׁוּבוֹת יָבִחִינוּ פָּחִיתוּת הַמָּדוֹר הַזֵּה הַנִּבְזֵה וְהַנִּמְאֶס וּגְרִיעוּת אַחֲרִיתוֹ,

<sup>318</sup> יוֹלִיכוּם] ילכו נק | עִמָּהֶם] עמם ק | בְּבֵיתָם] בבתיהם נ 319 שֵׁהֶם יִשְּׁאֵרוּ] שישארו ק | הַמַּזְמִינִים] המזמינם מ, המזמנם נ, מזמינם ק | יאכלו נ 321 וְדוֹאֵגֶת] ח' ק 322 כּבָר] ח' נק | שֵׁיָהִיוּ] כי הם ק | בִּעֵינֵיהֵם...מָמוֹנָם] כגזילת ממונם בעיניהם נ ּ בָּגוַלַת] כגילת ק | וּגְנֵיבַת...323 אֲבוֹתָם] ח' ק 323 יָדעוּ] חשבו ק | הִשָּׁקִיעוּ...324 מַחִשָּבוֹתֶם] השקיעה המחשבה ק 324 מַחִשָּבוֹתֶם] מחשבתם נ | וּבִהְלַּקְחָם...325 עֵלֵיהֶם] ויהי | וְהָיָה | וֹהְיָה בהלקחם ולא נבהלו ב 325 יִדְאֲגוּ עֲלֵיהֶם דאגו עליהם ולא נבהלו ק 'נ | כָּצֵאת] בעת צאת נ, צאת ק | מֵעַל] מעס ק 326 וְנֶפֶשׁ] ובנפש נק | וּמִשְׁתּוֹמֶמֶת] ח ק | בְּנַפֵשׁ] הנפש ק 327 שׁוֹקֵטֵת] ח' נק | כֵּוֹן וכן ג | כְּתּוֹת הָאֵנָשִׁים] ענין האנשים האלה ק | עַל...328 סָכָלוֹת] ח' ק 328 הַזְּמַן] העולם הזה נ 329 עוֹלְמִית] עולמים ק תַּמַר לָהֶם] הם מרי **ק** 330 שַׁהֶם...וְעוֹזְבִים] שאבדו ועוזבים נ, שהם עוזבים אותם ומאבדים ק 331 מֶרָה] מרה ונאנחה ק 332 הַנְּבְזֵה] ח' נק | וְהַנְּמָאֶס] הנמאס נק

and when they feel that their soul is stuck one day in many pleasures and is full of thousands of instances of vanity and hostility, their heart softens and their understanding remains calm, because they will leave them the following day, and feel happiness for having had something for the time it lasted. And the sage said *today here, tomorrow in the grave*.<sup>28</sup> And this is the reason why they [i.e., eminent people] do not trust in staying with these vanities forever, and when they remember that they will be separated from them in the day of death, they will not moan or grieve over their separation, since they already knew it and had overcome it:<sup>29</sup> their thoughts are strongly fixed on [where] they are going, and they are quickly and easily consoled over the things they are being separated from.

And he said: a man in this world is like a knight in his tower, surrounded everywhere by a great king. The knight has in his room two paths to two places where he has put all his hope and interest: one leads to his treasure house and the other to his garden, and all his involvement and his pleasure reside in going to both places. The knight obtained greater pleasure in going to the garden, because of its plants, trees and the purity of

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Babylonian Talmud, *Berakhot* 33a.

 $<sup>^{29}</sup>$  Literally: they made themselves large on knowing and examining it.

וּבְהַרְגִּישָׁם נַפְשָׁם הַיּוֹם שְׁקוּעָה בַּהָמוֹן תַּעֲנוּגוֹת מְמוּלְּאָה בִּרְבָבוֹת הַבְּלִים וּתְנוּאוֹת, יֵרְדְּ לְבָבֶם תִּשְׁתּוֹמֵם דַּעְתָּם כִּי יַעַזְבוּם בְּמְחֶרְתָם בְּמָה שֶׁיַּחֲזִיקוּ בּוֹ בְּעֵת שֶׁיַחְזִיקוּהוּ. וְאָמֵר הָוֹלֹא תִּתְרַחֵק שִׁמְחָתֶם בְּמָה שֶׁיַּחֲזִיקוּ בּוֹ בְּעֵת שֶׁיַחְזִיקוּהוּ. וְאָמֵר הָחָכָם: "הַיּוֹם כָּאן וּמְחָר בַּקֶּבֶר". וְיִהְיֶה זֶה סִבְּה שֶׁלֹא יִשְׁקְעוּ בְּמַחְשָׁבְתְּם בְּטְחוֹן עֵל הִשְּׁצְבְם בְּאֵלוּ הַהְבָלִים בִּתְמִידוּת, וּבְזִּכְרְם בְּמַחְשַׁבְתְּם בְּמָחוֹן עַל הִשְּׁצִּבְם בְּאֵלוּ הַהְבָלִים בִּתְמִידוּת, וּבְזִּכְרְם אוֹתְם בְּהַבְּּבְרִים מֵהֶם בְּיוֹם הַמְּנֶת לֹא יֵאִנְחוּ וְלֹא יִדְאָבוּ עַל אוֹתְם בְּהַבְּרָדְם מֵהֶם בְּיוֹם הַוֹּלְנִים אֵלִיו חֲזְקָה, וְהַנֶּחְמָה עַל מַה שֶׁהֵם נְפְרָדִים מִמֶּנוּ מְהִירָה וְנִקְלָה.

וְאָמַר: עִנְיֵן הָאָדָם בָּעוֹלֶם הַזֶּה כְּפָּרָשׁ אֶחָד סוֹבֵב עָלִיו מֶלֶדְ גָּדוֹל וְהַפְּּרָשׁ הַהוּא בְּמִגְדְּלוֹ מוּקּף מִכָּל צַד. וּלְפָּרָשׁ הַהוּא בְּחַדְרוֹ שְׁנֵי דְּרָכִים לִשְׁנֵי מְקוֹמוֹת בְּהֶם כָּל תִּקְוָתוֹ וּמַעְיִינְיו: הָאֶחָד הוֹלֵדְ לְבֵית אוֹצְרוֹ וְהַשֵּׁנִי הוֹלֵדְ לְגַנּוֹ; וְכָל הִתְעַסְּקוּתוֹ וְתַעֲנוּגוֹתִיו בַּהֲלוֹדְ לִשְׁנֵי הַמְּקוֹמוֹת. וְהַפָּרָשׁ רָאָה הַתַּעֲנוּג הַהוּא בַּגַּן יוֹתֵר מִצַּד

א לג א מיוֹם...בַּקֶּבֶר] ת"ב ברכות לג א

<sup>333</sup> בַּהַמוֹן...מְמוּלֶּאָה] ח' ק 334 וּתְנוּאוֹת] ח' נק | תִּשְׁתוֹמִם] ותשתומם נ | דַּעְתָּם] נפשם מדעתם נק | בְּמְחֵרְתָם] למחרתם ק 335 תִּתְרַחֵק] תחזק נ, תתחזק ק | בּוֹ] ח' ק נפשם מדעתם נק | בְּמְחַרְתָם] למחרתם ק 337 בְּמַרְשַׁבְתָּם] מחשבותם ק | בּשְּחוֹן] בְּעֵת שַׁיַחְזִיקוּהוּן ק | הִשְּׁאֲרְם] האדם ק | בִּתְמִידוּת] ח' ק 338 בְּהַפְּרָדָם] ובהפרדם נק | יֵאָנְחוּן בבטחון ק | הִשְּׁאַרְם] האדם ק | בּתְמִידוּת] ח' ק 348 בְּהַפְּרָדָם] ובהפרדם נק | יֵאָנְחוּן ייִאָבוּן ידאגו נ, יכאבו ק 349 וּבְחִינְהָה ח' ק 340 מַהְשַׁבְתָּם] מחשבותם ק אַלְיוֹן ח' ק | עַל מַה] במה נק 341 מְהִירָה וְנִקְלָה] נחלה ומהרה נ, נקלה ומהירה ק אַלְיוֹן ח' ק | עַל מַה] במה נק | סוֹבֵב] חביב נ,סבב ק 344 לִשְׁנֵין בשני נק | בְּהָם] ובהם נ | וּמִעִיינִון ומעיינו נ, ח' ק 345 הִתְעַסְּקוּתוֹן התעסקו ק | בַּהֲלוֹן ...346 הַמְקּקוֹמוֹת] בגן ק 346 לִשְׁנֵין שני אלה נ | וְהַפָּרָשׁ] והפרש ההוא נק | הַהוּא] הגדול נ, ח' ק

the air; so he started going to the garden frequently and forgot about his treasure house completely. When his servants and slaves realised that he had forgotten his treasure house, they stole from it a big portion every day, while the knight did not notice. And one day it happened that the king that was surrounding him deliberated to take his pleasure from him: the garden. So, the knight was left without [the possibility] of going there anymore, and had to remember out of necessity the path leading to the treasure house, since there was nothing else to find pleasure in and [nowhere else] to hide and forget his distress. When he went to the treasure house, he found it empty of silver, gold, and precious vessels, with the exception of worn copper and slags of iron and lead, so by no means could he use that to oppose the besieging king or to give it as a ransom, and he was left terrified and perplexed. Then, the king took him, put him in chains, and cast him into a cruel prison forever. This is similar to a man with regard to his body and his soul: if he is a fool, he will only make use of his body and its pleasures, which are the garden, without paying attention to wisdom, good deeds, and spiritual concerns, which are the treasure house, that will serve as eternal ransom and redemption. And when his end approaches and he dies, his garden will be lost forever, he will

צְמָחָיו וְאִילָנָיו וּזְכוּת אֲוִירוֹ וְהָתְמִיד הַהֲלוֹךְ אֶל הַגַּן וְשָׁכַח בֵּית ָהָאוֹצֶר מִכָּל פָּנִים. וְכַאֲשֶׁר רָאוּ עֲבָדָיו וּמְשָּׁרְתָיו שֵׁשָּׁכַח אוֹצֶרוֹ, גָּנָבוּ מָן הָאוֹצֶר גִּנָבוֹת גִּדוֹלוֹת בָּכָל יוֹם וְהַפָּרָשׁ בִּלְתִּי יוֹדֵעַ. וְקָרָה ּלְיָמִים שֶׁהַמֶּלֶךְ הַסּוֹבֵב עָלְיו נִתְיַעֵץ לְקַחַת מִמֶנוּ בֵּית תַּעֲנוּגוֹתְיו, וְנִשְׁאַר הַפָּּרָשׁ בִּלְתִי הוֹלֵדְ בַּדֶּרֶדְ הַהוּא עוֹד, וַיָּשֹׁב בָּהֶכְרַחַ לִזְכַּוֹר הַדֵּרֵךְ הַהוֹלֶכֶת אֵל הָאוֹצָר לְפִי שָׁאֵין זוּלְתָה ּלְהִתְעַנֵּג בָּה וּלְהִתְעַלֵּם לִשְׁכַּחַ צָּרָתוֹ. וְכַאֲשֶׁר הָלַךְ אֶל בֵּית הָאוֹצֶר ַמְצָאוֹ רֵיק מִכֶּסֶף וְזָהָב וּמִכֵּלִים יְקָרִים לְבַד בְּלוֹיֵי נְחוּשָׁה וְסִיגֵי בַּרְזֵל וְעוֹפֶרֵת, אִי אֵפְשָׁר לוֹ בִּשׁוּם פָּנִים לְהַעָזֵר בָּהֶם מוּל הַמֵּלֶדְ 355 הַמַּקִיפוֹ אוֹ לִתִתַּם פִּדִיוֹנוֹ, וְנִשָּׁאַר נִבְהַל וְנַבוֹדְ. וּלְקַחוֹ הַמֵּלֵדְ וַאָּסַרוֹ בִּנְחָשָׁתַּיִם וַיַּשִּׁימֶהוּ בִּכֵּלֵא [ב103] אַכְזַר לְעוֹלַמִים. כֵּן ענְיַין הָאָדָם אֵצֶל גּוּפוֹ וְנַפְשׁוֹ וְשֶׁהוּא אִי אֶפְשָׁר לוֹ שֶׁיִּשְׁתַּמֵשׁ בָּהְיוֹתוֹ סָכָל כִּי אָם גּוּפּוֹ וְתַעֲנוּגוֹתְיו שֶׁ[הֵ]ם הַגַּן, וְלֹא יָשִׁית לֵב לא לְחָכְמָה וּלְמַעֲשִים וּלְעִנְיִינִים [נַפְּשִׁיִּים] שֶׁבֵם הָאוֹצֶר אֲשֶׁר יַעַמְדוּ לוֹ כּוֹפֶּר וּפִדְיוֹן לְעוֹלָם. וְכַאֲשֶׁר יַגִּיעַ קֵצוֹ וְיָמוּת, יֹאבַד גַּנּוֹ הָעוֹלָמִים וִיזִבּוֹר אוֹצָרוֹ וּמַעֵשָיו וִימִצָאֵם בִּלְתִי מַסְפִּיקִים לְהִיוֹת

<sup>347</sup> בַּית] ח' נק 348 מַכְּל פְּנִים] ח' ק 349 גְּדוֹלוֹת] גדולות ועצומות ק | וְהַפְּרָשׁ...יוֹדַעֵּן ח' ק | יוֹדַעַן יודע וכל ידיעתו ושמירתו ייחר בגן נ 350 הַפּוֹבֵב] היה סובב נ | עֶלְיוֹ אליו ק | ק | נִתְיַעֵץ] ותיעץ נ | תַּעֲנוּגוֹתְיוֹ] תענוגיו נק 351 בַּדֶּרֶךְ...עוֹד] עוד בדרך ההוא נק נְישָׁבן ושב נק 352 לְבִי שָׁאֵין] כי אין נק 353 לְהִתְעַנֵּג בָּהּן ח' ק | בְּהּן ח' ק | בְּהֹן ח' ק | מוּלֹן חִיבּרָ נִבְּהַל וְעָבוֹּדְּן נִבוּדְ ונבהל נִק מַנּג בִּהוֹ שהוא נק | אִין ח' נ | לוֹן ח' ק | פּנּג נִפְּיִינוֹן לפּדיונו נ | וְנִשְׁאַרן ויותר נ | נַבְהַל וְנְבוֹדְן נבוּך ונבהל נִק אוֹ שהוא נק | אִין ח' נ | לוֹן ח' ק | 358 נִבּן לבו נ | לב...מ60 לֹאן ח' ק מוֹע למות נ, ח' ותענוגיו נ | שָׁהַםן שם אמ, שהוא נ, שהן ק | לֵבן לבו נ | לב...מ60 לֹאן ח' ק מוֹנ למות נ, ח' ת' נ וּ וְנְשִׁיִּיםן למעשים הטובים נ | נְפְשִׁיִּיםן מ' נ, הנפשיים ק 361 וְיָמוּת למות נ, ח' ק | נַנְּשִׁיִםן ומצאם נק | מוֹנִן גוּפוֹנ נוֹן גוּבוֹל ן וֹנִוּנוֹל ן וֹן יִמְנִוּנוֹן וֹן וֹנִוֹנִן וֹן וֹנִינוֹל וֹן וֹנִוּנוֹן וֹן וֹנִינוֹן וֹן בּנָּנִייִםן וֹם מצאם נק

remember his treasure and deeds, and will find them insufficient to serve as random for his soul. Then, the anger of the Creator, may He be blessed, will tower above him and punish him bitterly and eternally. This thing is clear.

And he said: the world according to different groups of people is like a pleasant orchard whose owner usually waters it once a day from a water spring, and that irrigation [alone] is enough and suitable, because such a quantity is beneficial to the plants, but more than that is harmful. So he did every day: one irrigation per day, for more than that is harmful. One day, the owner of the orchard had to go to do something and asked his son to water the garden, but he did not tell him the frequency, time, quantity, and measure of the irrigation. The son came to think that since irrigation is good and beneficial for the plants, they would dry out in short time without it, and that is why they need it and it is beneficial. So, he went to the orchard in the morning and watered it very generously until all the plants were covered by water. One hour later, he came back and gave it another prodigal watering, and thus he did all day until the evening. In the evening, the father came back and found the orchard damaged by so much water, the plants dragging and soft, the trees limp, their roots uprooted, and the good and בּוֹפֶר נַפְשׁוֹ. וְיַשְׁלִיט עָלָיו בַּעַס הַבּוֹרֵא יִתְ[בָּרֵדְ] וְיַעֵנִישֵׁהוּ הָעוֹנְשִׁים הַפָּרִים עוֹנֵשׁ נִצְחִי. וְזֵה הָעִנְיָין מְבוֹאֶר.

וְאָמַר: מִשַּׁל הָעוֹלָם אֵצֵל כִּתּוֹת הָאֵנָשִׁים כִּפַּרְדֵּס נָאֵה יִנְהַג בְּעָלְיו שֶׁיַשְׁקָהוּ בְּכָל יוֹם מְמַּעִין הַמַּיִם פַּעַם אַחַת וִתְהִיֵה הַהַשְּׁקָאָה הַהִיא שָׁוָה מְמוּצַעַת כִּי הַשׁוֹוִי מִמֶּנָה יוֹעִיל לַצְּמָחִים וָהַמּוּתָּר יַזִּיק. וְכָדְ לֹא נָהַג לְהַשְׁקוֹתוֹ כִּי אָם הַשְּׁקָאָה אַחַת בִּיוֹם בִּי הַשְּׁקָאָתוֹ יוֹתֵר יַזִּיקֵהוּ גַּם בֵּן. וְיוֹם אֶחָד הָלַדְּ בַּעַל הַפַּרְדֵּס לַעֲסָקִיו וְצִוָּה בְּנוֹ לְהַשְׁקוֹת אֶת הַגַּן וְלֹא תֵּיאֵר לוֹ אוֹפְנֵי הַהַשְׁקְאָה וְלֹא זְמַנָּה וְכַמוּתָה וְשִׁיעוּרָה. וַיָּבוֹא הַבֵּן וַיַּחְשׁוֹב אַחַר שָׁהַהַשְּׁקָאָה מוֹעִילָה לַצְּמָחִים כָּל זֶה הַתּוֹעֶלֶת עַד שֶׁהֵם יִיבְשׁוּ בָּמְעַט זְמַן זוּלְתָה הִיא בֵּן צְרִיכָה לָהֶם וּמוֹעִילָה. וַיֵּלֶדְ לַפַּרְדֵּס בַּבֹּקֶר וַיַּשְׁקָהוּ הַשְּׁקָאָה עֲצוּמָה עַד הִתְבַּסוּת כָּל הַצְּמְחִים מַיִם. זַיָּבוֹא אַחַר כֵּן כְּשָׁעָה וַיָּשֹׁב לְהַשְּׁקוֹתוֹ הַשְּקָאָה גְּדוֹלָה בְּיוֹתֵר, וְכֵן 375 תָּמִיד כָּל הַיּוֹם הַהוֹא עַד הָעֶרֵב. וּבָעֶרֵב בָּא הָאָב וַיִּמִצָא הַפַּרְדֵּס מְקוּלְקֶל מֵרוֹב הַמַּיִם וְהַצְּמָחִים בְּלוּיִים וּנְמוֹחִים וְהָאִילָנוֹת נִרְקְבוּ

365

370

ז הוה בעולם האגשים משל האנשים (מְשַׁל הָעוֹלָם משל האנשים בעולם הוה ניק מַשַּׁל הָעוֹלָם משל האנשים בעולם הוה נ נאָה ומשובח נ 366 בָּעֶלָיוֹ] בעל הפרדס נ | מְמַעְיֵין הַמַּיִם | ח' ק 367 שָׁוָה] ח' נאָה ומשובח נ מְמֵנָה] ח' ק 368 וְכַדְּ] וכן מ | וְכָדְ... 369 בֵּן] ח' נק 370 לְהַשִּׁקוֹת] שישקה נק | אָת] ח' 171 וְבַמוּתָהּ וְשִׁיעוּרָהּ] ושיעורה וכמותה נ 372 זַה] כך נ | הַתּוֹעֵלֶת] תועלת נ יִיבִשוּ] יתיבשו ק 373 הִיא] ח' נק | כֵּון אם כן נק | לָהֵם] להם מאד ג | וּמוֹעִילָה] מועילה מ, ח' ג | וַיַּלֵדְ... 374 בַּבֹּקַר] מה עשה? השכים בבקר והלך אל הפרדס ק לַפַּרְדֵּס... 374 בַּבֹּקַר] בבקר בפרדס נ 374 וַיַּשְׁקַהוּ] וישקה ק | מַיִם] ח' ק 375 וַיָּשֹׁב] שב נ | גְּדוֹלָה בְּיוֹתֵר] יותר גדולה נ, עצומה עד התכסות כל הצמחים ק 376 הַהוּא] ח' נ וּבָעֵרָב] ח' ק | בָּא] ויבא ק | וַיִּמְצָא] ומצא נ 377 וּנְמוֹחִים] ח' נק

fertilised land had lost its fatness, leaving [the sand and the earth crusted and bad to the point that they were unfit for sowing]. The father then found the son, got very angry at him, and gave him an exceptional beating. Similar to this are the needs and assets of this world in relation to different kinds of people: there is one [kind] that uses the [world] as necessary in order to sustain the body healthily, taking [just] the needed measure of food, sleep, and sexual intercourse [at the proper time] and for the right duration, without which the body couldn't function. [But there are also foolish people who think of eating and other pleasures,] since they are necessary, like this: the more they have of them, the better the body will grow and the more life will be prolonged; and [they] use these hollow things constantly and all the time, taking exaggerated quantities, which cause grave diseases and the shortening of life; their souls are unable to worship God, and after death they are blamed for having corrupted their two allotments. Then, the Creator, may He be blessed, will punish them with exceptional torments, and they will end up, after that, in the abyss.

ּוְשָׁרְשֵׁיהֶן נֶעֶקְרוּ וְהָאֲדָמָה הַטּוֹבָה הַמְּזוּבֶּלֶת אָבַד שׁוֹמְנָהּ, וְנִשְׁאֲרוּ [הַחוֹל וְהֶעָפָּר נְגוּבִים, רָעִים עַד שֶׁאֵינָם רְאוּיִים לֹזְרִיעָה]. הָאָב זֶה ַמְצָא בְּנוֹ וְנִתְקַצֵּף עָלָיו וַיַּבֵּהוּ הַכְּאוֹת מְשׁוּנּוֹת. בֵּן צְרְבֵי זֶה הָעוֹלְם 380 ּ וְקִנְיִנִיו אֵצֶל כִּתּוֹת הָאֲנָשִׁים: מֵהֶם מִי שֶׁיִּשְׁתַּמֵשׁ בּוֹ בַּשְּׁעוֹת הַהֶּכְרֵחִיּוֹת לְהַעֲמִיד גּוּפוֹ בִּבְרִיאוּת וְיִקַּח הַשִּׁעוּרִים הַמּוּכְרָחִים מְן ַהַפָּזוֹן וְהַשֵּׁינָה וְהַמִּשִּׁנָל [בְּשָׁעוֹת יִדוּעוֹת] וּבַזְּמַנִּים הַמּוֹעִילִים שָׁאִי אָפְשָׁר לַגּוּף זוּלַת זֶה. [וּמֵהֶם סְכָלִים יַחְשְׁבוּ שֶׁהְאֲכִילָה וּשְׁאָר ַהַבְּאוֹת] בְּשׁוּם הֶכְרֵחִיּוּת אַחַר שֶׁאִי אֶפְשָׁר זוּלְתָם [יִהְיֶה] רוֹב 385 הַבַּמוּת מֵהֶם יוֹתֵר מוֹעִיל וְיוֹתֵר רָאוּי בְּהַשְּׁמְנַת הַגּוּף וְהַאֲּרְכַת [הַיָּמִים], וְיִשְׁתַּמֵשׁ בְּאֵלוּ [הַהְבָלִים] שִׁמּוּשׁ מַתְמִיד [בְּכָל זְמַז] וְיִקְחוּ מֵהֶם הַשִּׁעוּרִים הַמּוּפְּלָגִים, וְיִהְיֶה סִבָּה לַתַּחֲלוּאִים הַגְּדוֹלִים וָקצוּר יָמָיו, וְלֹא תִּשַׁלֵּם הַנָּפֶשׁ בַּעֲבוֹדַת הַבּוֹרֵא וִיתָּפֶשׁ אַחַר מוֹתוֹ בְּיִסוּרִין בְּיֵדֶן בְּיִסוּרִין בְּיֵבֶנִישׁהוּ הַבּוֹרֵא יִתְ[בָּרֵדְ] בַּיִּיסוּרִין 390 ַהַמְשׁוּנִּים וְאַחַר כָּדְ יֵלֵדְ אֵל הָאֲבַדּוֹן.

<sup>778</sup> וְּשִׁרְשֵׁיהֶן] שרשיהם נק | נֶעֶקְרוֹ] ח' נק | הַטּוֹבְהֹ] ח' ק | אָבָד | אבדה ק | זְּאָבָה... 380 עָלְיוֹ] וישמר האב 379 החול...לְוְרִיעָה] מ' נ, החול והעפר רעים לוריעה ק | הָאָב... 380 עַלְיוֹ] וישמר האב הזה התקצף על בנו נ, והאב התקצף על בנו ק 380 מְשׁוּנוֹת ק | זָהֹ] ח' נק 381 מִי...בּוֹ] שישתמשו בהם נ 382 הַהֶּכְרַחִיּוֹת] הכרחיות ק ומשונות ק | זָהֹ] ח' נק 383 וְהַשֵּׁינָהֹ] והשינה והשתיה ק | בְּשְׁעוֹת יְדוּעוֹת] מ' נק הַבְּעוֹת יְדוּעוֹת] מ' נק הַבְּעִנִים הַמּוֹעִילִים ואלו הם המקיימים את הפרדס קיום ארוך נ | שָאִי] ואי נ 384 זָה ואלו הם המקיימים את הפרדס קיום ארוך ק | וּמָהֶם... 385 הַהָּנָאוֹת] מ' נק 385 בְּשׁוּם הַלְּיִי החכרחיות נק | שָאִי... זוּלְתָם] ח' נ | יִהְיָה מ' נק 386 רָאוּין ראוי ושאי אפשר זוֹלָתם נ | וְהַאָּרְכַת... 387 הַיְמִים] ח' ק 387 הַיְמִים מ' נ | וְיִשְׁתִּמֵשׁ וישתמשו נק בְּאַלוּן באלה ק | הַהָּבְלִים מ' נק, ההבדלים אמ | בְּלָל זְמַן מ' נק 388 וְיִהְיֶה וֹ ויהיה זה נ | לַתַּחֲלוֹאִים וֹ להחלאת גופם נ, לחליים ק | הַגְּדֹלִים | ח' נק 389 יְמִין ימים מ, ימיהם נק | הַנֶּבְלִים מִּשׁם נק | אַהָר בְּדָן חרי ק 390 שְׁנֵי חֲלָקִין ח' ק | וִיְשָׁ נַשַּם נק | אַהַר בָּדְּן חרי נק | יַלַדְּ...הָאַבְדּוֹן וִילֹך לאבדון נק הַבּוֹרָץ ח' נק | יַלַדְּ...הָאַבַדוֹן וִילך לאבדון נק

And he said: [this is] the case of a perfect man whose relatives cry over his death. In a certain city, there was, among the members of a family, a rich and respected man with a good reputation, who was always ready to protect his family and help them in different matters, as far as his honour, ability, intelligence, and common sense [would allow it]; and the members of the family were proud of him and exalted him. It happened that the king ruling that area heard of the virtue and wisdom of this man and decided to appoint him governor to lead another kingdom very distant and different from his homeland, exchanging his own people for the people [of the new land], who were a great and respected people with integrity and distinguished traditions; so there was no doubt that governing them and living among them was an enormous honour and a great achievement. When he received the king's order to leave for that land, he became extremely distressed over separating from his family without having any idea of the great honour that he was about to receive, so he departed overcome with worry and anger. But when he then ruled over that kingdom and realised the honour and the value [in it], he forgot his people and his land, was overcome with the happiness that came to him as a result of his exalted position, and began to praise his lord, the king. But the

וְאָמֵר: עִנְיֵין הָאָדָם כַּאֲשֶׁר יִבְכּוּהוּ אוֹהֲבָיו בְּמוֹתוֹ וְהוּא שָׁלֵם. מִשְׁפָּחָה הְיְתָה בְּעִיר אַחַת וּבֵין אֲנְשֶׁיהָ אִישׁ נִכְבָּד וְהוּא עָשִּׁיר וּבַעַל שֵׁם מָגֵן לְמִשְׁפַּחְתּוֹ מְזוּמָן לְהוֹעִילָם בְּעִנְיָינִים רַבִּים אָם מִצַד כְּבוֹדוֹ אָם מִצַד יְכָלְתּוֹ וְאָם מִצַד שִׂכְלוֹ וְטוֹב עֲצָתוֹ, ּוְאַנְשֵׁי הַמִּשְׁפָּחָה מִתְפָּאֲרִים בּוֹ וּמְנַשְׂאִים עִנְיַינוֹ. וְיִזְדַמֵּן שֶׁהַמֶּלֶדְ הַמּוֹלֵךְ עַל הַאַקּלִם הַהוּא שָׁמַע מַעֲלַת זֶה הָאִישׁ וְחָכָמָתוֹ, וַיִּיָּעֵץ הַבֶּּלֶדְ לְתִתּוֹ מוֹשֵׁל מַנְהִיג עַל מַלְכוּת אַחַת רְחוֹקָה מִמְּדִינַת [מוֹלַדְתּוֹ דֶּרֶדְ רַב] יַגִּיעַ מִשִּׁיעוּר מֶרְחָק תַּכְלִית, חִלּוּף וְשִׁנּוּי בֵּין 400 אוּמוֹתִיהָ וְאוּמוֹת אַרְצוֹ, אֶלָּא שֶׁהֵם אוּמוֹת גְּדוֹלוֹת וְנִכְבָּדוֹת, בַּעֲלֵי יוֹשֶׁר, וּבַעֲלֵי מַנְהִיגִים חֲשׁוּבִים: אֵין סְפֵּק שֶׁהַכֶּּמְשְׁלָּה עֲלֵיהֶם וָהָתָגּוֹרֵר בְּתוֹכֶם כָּבוֹד מוּפָלָג וְתוֹסֵפֶת עָלוּי. וְכַאֲשֵׁר הִגִּיעַתְהוּ מִצְוַת הַמֵּלֶךְ לָלֶכֶת בָּאָרֵץ הַהִיא, חָרָה לוֹ עַד מְוֶת לְהַפְּרִידוֹ ָמֵאַנְשֵׁי חֲבוּרָתוֹ וְלָהְיוֹתוֹ בִּלְתִּי מְשָׁעֵר הַכָּבוֹד שֶׁעָתִיד לְהַגִּיעוֹ, וַיְהִי לֵכְתּוֹ בִּדְאָגָה וּבִזַעַף. וְכַאֲשֶׁר הָלַדְ וּמֶשָׁל עַל מַלְכוּת וּבָחַן הַכָּבוֹד וָהַתּוֹעֶלֶת, שָׁכַח עַמּוֹ וָאַרְצוֹ וְנִשְׁקַע בְּשִּׁמְחָה שֶׁהְגִּיעַתְהוּ מְן [אַבֶּח הַמֶּלֶדְ הַשְּׁוֹלְטָנוּת הַהוּא הַמְּעוּלָה, וּמַתְחִיל לְשַׁבֵּח הַמֶּלֶדְ [אַבַּח הַשָּׁלֶ

<sup>[</sup>אִישׁ] שענין נ | בַּאֲשֶׁר יִבְכּוּהוּ] שיבכוהו ק 393 מְשָׁפָּחָה כמו משפחה נק | אִישׁ היה איש נ | נְכְבָּד] נכבד חשוב בעמו נק | וְהוּא] והוא היה נ 394 שֵׁם] שם חשוב ק לָמִשָּׁפַּחָתוֹ] לכל משפחתו ג | מְזוּמָן] ומזומן נק | לְהוֹעִילָם] להלעילם ק 395 אָם²] ואם נק | שִׁכְלוֹ...עֵצָתוֹ] עצתו וטוב שכלו נ 396 מִתְפָּאֵרִים] מתפארין ק | בּוֹ] בו ובגדולתו נ, בגדלו ק | וּמְנַשָּׂאִים עִנַיִינוֹ | ח' ק | וְיִוְדָּמֵן | ונזדמן ק 397 הַאַּקַלָּם | האיקלים ק | הַהוּא ח' ק 398 מַלְכוּת אַחַת] מדינה נ 399 מוֹלַדְתוֹ...רַב] מ' נ, מולדתו ק, ממלכתו אמ | יַנִּיעֵן ויגיע נ | חַלּוּף וִשְׁנּוּי] ושנוי חלוף ק 401 יוֹשֵׁר] יושר ונכבדים נ | וּבַעֵלֵי] ח' ק | מַנְהִיגִים מנהגים מנ, ומנהגים ק | אַין...עֱלִיהֵם] ח' ק 402 עָלוּי] עילוי נ 403 מָוַת] מאד נ לְהַפְּרִידוֹ] להפרדו נ 404 חֲבוּרָתוֹ] חברתו נק | וִלְהִיוֹתוֹ] ח' ק | וַיִּהִי] ויהיה ק 405 בּדָאָגָה] בכעס נ | מַלְכוּת] המלכות נק 406 שֵׁהְגִּיעַתְהוּ] שהגיעתו נ 407 הַשׁוֹלְטָנוּת] השלמות נ | ומַתִּחִיל] והתחיל נק

members of his family remained scared and moaning, since he was so far away that they never knew or heard anything about him again. There is no doubt, therefore, that this is [what] separation [means]: even if it is beneficial for the respected man, the family prefers him to have less honour and to remain with them over any high position while he is far from them; and this is due to the fact that they will not benefit from his honour or his wisdom. Similar is the perfect man when it is his time to die: there is no doubt that he is worried on the brink of departure when [the time] has not yet arrived and is beginning to arrive; but when it finally happens, he will be submerged in boundless pleasure for the great dignity he has come to, far away from his family without knowing anything more about them, [and his family remains very fearful and moaning, for they had him as a great profit] and are unable to imagine what he will receive. They [remain] greatly harmed on account of the troubles caused by his separation and his being taken away from them; for [he was] the one bringing them strength, warding off disasters, protecting them from harm, and honouring them forever and ever.30

 $<sup>^{\</sup>rm 30}$  Literally: as long as the sun remains in the heaven.

אָדוֹנְיו. וְאַנְשֵׁי מִשְׁפַּחְתּוֹ נִשְׁאֲרוּ נִבְהָלִים וְנָאֶנָחִים לְפֵירוּדוֹ מֵאֲשֶׁר הוּא לְרוֹב רָחֲקוֹ לֹא יָדְעוּ עוֹד כֵּן לֹא שָׁמְעוּ עוֹד שְׁמְעוֹ לְעוֹלָם. הוּא לְרוֹב רָחֲקוֹ לֹא יָדְעוּ עוֹד כֵּן לֹא שָׁמְעוּ עוֹד שְׁמְעוֹ לְעוֹלָם. הוּא הִנָּה אֵין סָפַּק שָׁזֹּאת הַפְּרִידָה, וְאִם הִיא תּוֹעֶלֶת אֵצֶל הַנְּכְבְּּד הַהוּא, הְנָה יִהְיֶה יוֹתֵר מוֹעִילָם מְעֵט כְּבוֹדוֹ וְהוּא עִמְהֶם מִכְּל מַתְחוֹל הַנְּעְלְתוֹ הַנְּבוֹהָה וְהוּא רְחוֹק מֵהֶם, כָּל זֶה הַשִּׁיעוּר כִּי הֵם לֹא מְעְלְתוֹ הַנְּבוֹדוֹ וְחִנְמְחוֹ. כֵּן הַשְּׁלֵם בְּעֵת פְּטִירְתוֹ אֵין סְפֵּק בְּדִאְנְתוֹ בְּקְצָת עַל הַפְּרִידָה לְהִיוֹת עֲדִיִין בְּלְתִּי מַנִּע אֲבָל מַתְחִיל בְּדָאֲנְתוֹ בְּקְצָת עַל הַפְּרִידָה לְהִיוֹת עֲדִיִין בְּלְתִּי מַנִּע אֲבָל מַתְחִיל לִוֹ מִצֵּד בְּבְּתְשְׁנוּג אֵין חֵקֶר לוֹ מִצֵּד הַמְּעָלָה הַיַּתִייְה שֶׁהִנִּיע אֵלְיוּ נִשְׁקִע בְּתַעֲנוּג אֵין חֵקֶר לוֹ מִצִּד הַמְּעָלָה הַיִּתִירָה שֶׁהִנִּיע אֵלְיוּ נִשְׁאָרִים בְּתַכְלִית הַבָּהְלָה וְהָאֲנְחָה וְהִם שְּבִעִים בְּתְבִלִית וְמִשְׁבוֹהוֹן בְּלְיִם מְמִיּבְוֹהוֹ וְשִׁבִּיוֹ וְהִלְּכָּוֹ מְמִבְּיִם בְּלְלֹית מְשְׁבִּים מְנִים מְתִּסְרוֹן פְּרִידְתוֹ וְשִׁבְּים וְעוֹמֵד נֵנֶד אוֹיְבִיהָם וֹמְכִבְּדָם נְנֶד הַשְׁמִים בְּנִים מְתִיּבְרִתוֹ וְעוֹמֵד נָנֶד אוֹיְבִיהָם וּמְבַבְּדִם נְנֶד הַשְׁמִים.

<sup>408</sup> מִשְׁפַּחְתּוֹ] משפחתו בראותם ק | נִבְּהָלִים] נבדלים ק | נִבְהָלִים וְנָאֻנָּחִים] נאנחים ונדאגים נ | לְפֵירוּדוֹ] לפירוד נ | מַאֲשֶׁר... 409 הוּא] ח' נק 409 רְחֵקוֹ נק מֹאַבּר... לֹא וֹנדאגים נ | לְפֵירוּדוֹ] לפירוד נ | מַאֲשֶׁר... 409 הוּא] ח' נק 409 רְחֵקוֹ וֹנְק לֹא וֹנדאגים נ | לְאַרֹּ, שמעו עוד את שמעו נו, שלא שמעו עוד לעולם שמעו ק 410 הָהוּא] ההו ק ק | הִיא] הוא נ | תּוֹעֶלֶת] עלוי ותועלת נק | הַנּרְבָּדְן החשוב נק 411 הַהוּא] ההו ק יִהְיֶה היה נ, הוא ק 412 הַגְּבוֹהְהן וגבוהה ק | הַם וֹהוֹא נ 413 וְחְכְמְתוֹ] וחכמתו אבל ישתעו ממכאוב פרידתו נ 414 לְהִיוֹת] להיותו נק | מַגִּיעַן מגיע לכבוד נק 416 אֲלֶיהָן אליו ק מאוֹהָבִיוֹ מצד אוהביו נ | וְהוֹא... 417 מְאוֹמָה וֹ מִן 417 מְאוֹמָה הוּ 418 שְׁבָּהוּוֹן מ' נק, עוד מאומה אַמּ 418 שִׁיְּקְבֵּל] שקבל נק | בְּלָלן ח' נ 419 הַנְּלָקִים] הנזקים הגדולים נק | מִין מה ק 420 גְּבּוֹרוּתַם] רעותיהם נ

And he said about a certain woman, the daughter of eminent people, that her husband died during his pleasant years and during his youth. That man was good towards God and mankind, amassed great wisdom in a few days, and [accrued many] honourable and great deeds in a short time; he did not deceive children in their childhood or young men in their youth, but gathered the virtues of old people, became very exalted in matters of intelligence, and followed the path of every upright person. When the man died, his wife, due to her great bitterness and fear, was utterly seized by suspicion of the order, the direction, and the supervision of those who judge the classes of people and those who lead the world of the lower creatures, as if she considered [his death a matter of] injustice and unfairness. She would go crying and lamenting to houses of learning and gatherings of rabbis, [asking whether] the judgment required [the death of a young man who never committed a sin or dwelt on idleness during his youth], and looking for an explanation, since it is supposed that the pursuit of integrity, fear of God, and perseverance in studying [Torah] prolong the lives of people; as in the saying of the great philosopher: wisdom preserves the life of him who possesses it, 31 and the meaning of this is that it will prolong his life beyond the natural limits or that it will prevent accidental death due to external causes until the

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Eccl. 7.12.

ּוְאָמַר שֶׁאִשָּׁה אַחַת מִבְּנוֹת הַחֲשׁוּבִים מֵת בַּעֲלָה בְּנוֹעַם שְׁנוֹתָיו וּבְאֶמְצָעוּת זְמַן בַּחֲרוּתוֹ. וְהָיָה הָאִישׁ הַהוּא טוֹב לַשָּׁמַיִם וַלַבְּרִיּוֹת וָקבֵץ בִּמְעַט יָמִים חָכָמָה הַרְבֵּה וּבִזְמַן קָצֶר מַעֲשִׂים גְּדוֹלִים הָגוּנִים וְלֹא רָמָּה הַנְּעוּרִים בִּנְעוּרָיו וְלֹא הַבַּחוּרִים בְּבַחוּרָיו, אֲבָל מִדּוֹת הַיְּשִׁישִׁים אָסַף וְנִתְעַלְּה מְאֹד בְּעִנְיָינִים הַמּוּשְׂכָּלִים וּבָא בִּמַדְרֵגַת כָּל שָׁלֵם. וּבְמוֹת הָאִישׁ וַתִּשָּׁאֵר אִשְׁתּוֹ מֵרוֹב מְרִירוּתָהּ וּבֶהָלְתָהּ נִצֶּבֶת בְּתַכְלִית הַחֲשָׁד [עַל הַסֵּדֵר וְהַהַנָּהָגָה] וְהַהַשְׁגָּחָה [מְשׁוֹפְטֵי] הַכִּתּוֹת [וּמַנְהִיגֵי] עוֹלְם הַשְּׁפָּלִים, כְּאָלוּ חָשְׁבָה הֶעְדֵּר הַמִּשְׁפָּט וְהַיּוֹשֶׁר. וְהָיְתָה הוֹלֶכֶת בָּבָתֵּי הַמִּדְרָשׁוֹת וַאֲסוּפּוֹת הָרַבָּנִים בּוֹכָה וּמְיֵילֵלֵת מַה הַדִּין הַמָּחַיֵּיב [מוֹת אִישׁ בָּחוּר אֲשֵׁר לֹא חָטָא וְלֹא פָּנָה לְבַטָּלָה רֻגַע מָרְגָעָיו וְרַכּוּת שָׁנָיו וְנוֹעֵם זְמַנּוֹ], וְשֵׁיּוֹדִיעוּהָ הַסִּבָּה בְּזֶה אַחַר ּ שֶׁיְדוּמֶה שֶׁרְדִיפַת הַיּוֹשֶׁר וְיִרְאַת הָאֱלֹקִים וּשְׁקִידַת הַלְּמוּד יַאֲרִיכוּ ַחַיֵּי הָאֲנָשִׁים כִּמַאֲמַר נָּדוֹל הַפִּלוֹסוֹפִים "וְהַחָכִמָה תִּחַיֵּה בִּעָלֵיהָ". וּרְצוֹן הַדָּבָר הַזֵּה שֶׁתַּאֲרִיךְ חַיָּיו חוּץ לִגְבוּלָם הַפִּבְעִי אוֹ שֶׁתִּמְנַע הַמִּיתָה מִקְרִית הַבָּאָה מִן הַסִּבּוֹת אֲשֶׁר מְחוּץ עַד שֵׁיִשְׁלַם גֵּדֵר

ז יב [אָעֶלֶיהָ קה' ז יב 434 אַהָרְכְמָה הַבְּעָלֶיהָ

<sup>421</sup> שָּאִשָּׁה] כי אשה ק | הַחֲשׂוּבִים] הגדולים והחשובים נ 422 זְמַן בַּחֲרוּתוֹ] זמנו נ 424 גְּדוֹלִים] ח' ק | רְמָּה] רמה אל ק | הַגְּעוּרִים] הנערים נק | וְלֹא²] ולא אל ק 424 בְּבַחוּרִיוֹ] בבחרותו ק 426 הָאִישׁ] זה האיש נ | אִשְׁתּוֹ] האשה אשתו נ 425 בְּבַחוּרָיוֹ] בבחרותו ק | עַל... 428 וְהַהַּנְהָגָה] מ' נ, על הסדר ק 428 וְהַהַשְּּגָּחָה] 427 מְרִירוּתָה ן מִישׁוֹפְטִים אמק | וּמַנְהִיגִּין מ' נ, והמנהיגים אמק 429 וְהַיּוֹשֶׁר] והשגחת ק | מִשׁוֹפְטִין מ' נ, השופטים אמק | וּמַנְהִיגִּין מ' נ, והמנהיגים אמק 429 וְהַיּוֹשֶׁר] ח' נק | נקן וְהָיְתָה] ותהי נק 430 הַמְּדְרָשׁוֹת] מדרשות נק 431 הַמְּחַיֵּיב] מחייב נק | מוֹת... מוֹנוֹן מ' נ, מות האיש הבחור אשר לא פנה לבטלה רגע מרגעיו ולא חטא ברכות שניו וועס זמנו ק 433 הָמֶּיתָה מִקְרִית] המות המקרית נק

natural conditions are met to complete his existence; but [we have seen] that this is not what happened; on the contrary, it shortened a man's days and killed him prematurely. The rabbis leading the gatherings were shocked by her words, which silenced them, and she would not stop shouting at them with these words until one of the greatest sages paid attention to her and considered her issue. He took her with his right hand and brought her to a nearby orchard where there was a fig tree with many branches and many figs, some of them thin and some of them thick. He told her: "Look, my daughter, at this fig tree and its many fruits; [note that some are thin and some are thick], and note that of the thick ones, some are ripe and some are not, and the same is true of the thin ones." While he was talking to her, the owner of the fig tree was picking the figs, and the sage told her: "Look, my daughter, which figs is he picking?" The woman said: "I see that he is picking the ripe ones and leaving the others." The sage replied: "My daughter, do you see if he is differentiating between the thick and the thin ones while picking?" She answered: "No sir, but I see that he is picking the ripe ones, whether they are thick or not." Then the sage said: "My daughter, the fig tree is this world; its owner is the Creator, may He be blessed; the picker of figs is the will of God; his

הַמֶּזֶג עַל תַּכְלִית מַה שֶׁהוּא אֶפְשָׁר עָלָיו מִן הַקִּיּוּם, וְלֹא דַּי שֶׁלֹא תַּעֲשֵׂה זֶה אֲבָל תִּקְצַר הַיָּמִים וְתָמִית הָאָדָם בְּלֹא עִתּוֹ. וְהָיוּ הָרַבָּנִים בַּעֵלֵי הָאֵסוּפּוֹת נִבְהָלִים לְשָׁמֹעַ דְּבָרֵיהָ מַחַרִישִׁים ַלְעוּמֶתֶם וְהִיא לֹא תָּסוּר מִזְעוֹק אֲלֵיהֶם בַּדְבָרִים הָאֵלֶה עַד שָׁשָּׁמַע אוֹתָהּ אֶחָד מִמְּעוּלֵי הַחֲכָמִים וְהִתְבּוֹגַן בִּדְבָרֶיהָ. וַיִּקֶּחֶהְ בִּימִינוֹ וַיָּבִיאֵהָ אֱל פַּרְדֵּס קָרוֹב מִשָּׁם וּבוֹ תִּאֵנָה רַבַּת הָעֵנָפִים וּבָה תָּאָנִים רַבּוֹת מֶהֶם דַּקּוֹת וּמֶהֶם גַּסּוֹת. וַיֹּאמֶר לָה: הַבִּיטִי בִּתִּי אֵת הַתָּאֵנָה וְרַבּוּי פֵּירוֹתֵיהָ [וּרָאִי כִּי מֵהֶם גַּסוֹת וּמֵהֶם דַּקוֹת], וּרְאִי גַם בֵּן כִּי הַגַּסּוֹת מִמֶּנָּה מֵהֶן מְבוּשָׁלוֹת וּמֵהֶן בִּלְתִּי מְבוּשָּׁלוֹת וְכֵן הַדַּקוֹת. וְהָיָה בַּעַל הַתָּאֵנָה לוֹקֵט הַתָּאֵנִים בִּהִיוֹת דְּבָרַיו עִמָּה, וַיֹּאמֶר לָה הֶחָכָם: הִסְתַּכְּלִי בִּתִּי אֵיזֵה מִן הַתִּאֵנִים יִלְקוֹט? וַתַּעַן הָאָשָׁה: אֶרְאֵהוּ לוֹקֵט הַמְּבוּשָׁלוֹת וּמַנִּיַח זוּלְתָם. אָמַר הֶחָכָם: בָּתִי, תִּרְאִי שֵׁיָשִים הֵפָרֵשׁ בִּלְקִיטַתוֹ בֵּין הַגַּסוּת וְהַדַּקוֹת? עַנַתְהוּ: לֹא אֲדוֹנִי אֲבֶל אֲנִי רוֹאָה שֵׁיִּלְקוֹט הַמְּבוּשָׁלוֹת יִהִיוּ דַּקוֹת אוֹ בָּהֶפֶדָ. אָז הֵשִּׁיבָה הֶחָכָם: בִּתִּי, הַתִּאֵנָה הִיא הָעוֹלָם, וּבְעַלָּיו הוּא

<sup>437</sup> שָּהִּיּא שָּבְּשָׁר] שאיפשר נ | דַּיּן די לו נק 438 תַּקְצַר] ותקצר ק 439 בְּעֲלִין ובעלי נק | לְשְׁמַע דְּבָרֶיהָן ח' ק 440 לְעוּמְתָם לעוֹמתה נּ, לעמתה ק | אֱלֵיהֶם עליהם ק 441 שָשָׁמַע דְּבָרֶיהָן משמעה נּ | אוֹתָהּן ח' נק | מִמְּעוּלֵי הַחֲכָמִים] מן החכמים המעולים נּ, מהחכמים ק | בְּדְבֶּרֶיהָן בדברים ק 442 וַיְבִישָּהְ ח' ק | וּבוֹן ובה ק | תְּאֵנָהן תאנה מהחכמים ק | בְּדְבֶּרֶיהָן בדברים ק 442 וַיְבִישָּהְ ח' ק | וּבוֹן ובה ק | תְּאֵנָהן תאנה גבוהה נק 443 מַהֶּשָּׁה, מחת מהם דקות נּ | הַבִּישִי בְּתִין בתי הביטי וראי נּ שֶּחְ ח' נִ ק 444 הַתְּאַנָהן המאנה הזאת נק | וְרָאִי ווויבקוֹתן מ' נּ, וראי כי מהם דקות ומהם גסות ק 455 מִמֶּנָהן ח' נּ 448 הָאִשָּׁהן האשה ותאמר ק | אֶמַר הָחָכֶם אמר לה החכם נק | הֶתְכָם החריש ק 449 תִּרְאִין ח' נּ, התראי ק | שֶׁיָשִׁים] אם ישים נּ | הַגַּסוֹת שָּׁיִקְיוֹתן הגסות נק | עָנַתְהוּן השיבה נּ 450 אֲדוֹנִין ח' נק | אֲנִי רוֹאָהן ח' נק | הַיִּאן יֹקִיוּן ובעליה נק | הִיאן ח' נ | הָיִאן היוּן ק | הִיאן ח' נ | הִיאן ח' נ | הַיִּאן היא ק | הִיאן ח' נ | הִיאן ח' נ | הִיוּן ובעליה נק | הִיאן ח' נּ | הִוּאן היא ק

providence is the judges; men are the figs; the thin ones are the children and the thick ones are the elderly; the ripe ones are the God-fearing and the eminent; while the unripe ones are those detested by God and the wicked; and the will of God, may He be blessed, is to bring to him those perfect human beings, old and young, in order to remove them *from dwelling in the tents of crime*<sup>32</sup> and sin. As the picker [of figs] would choose the ripe [regardless of its being thin or thick, and as he would choose] the thin so long as it is riper, so how much more will God collect the young man before the old if he is more complete, *even if both are equally good*.<sup>33</sup> For this reason, my daughter, accept the judgment of God, because there is no point in questioning it." The woman then replied: "*God has done justice, and I am*<sup>34</sup> worthy of contempt— I surrender."

And he said: the relationship of a man with his soul, his world, the corporeal passions, the [faculty of] discernment of the intellect that renounces them, and the world to come that he is aiming at is similar to a ship with its sailors, the captain, the favourable and unfavourable winds, and the desired place the ship wants to reach. The soul of the man is the ship, kept straight by the business of commerce and trade; this world is like the huge and stormy sea that endangers the crew; the soul

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> An allusion to Ps. 84.11.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Eccl. 11.6.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> An allusion to Exod. 9.27.

הַבּוֹרֵא יִתְ[בְּרֵד], וְהַלּוֹקֵט הַתְּאֵנִים הוּא רְצוֹן הַבּוֹרֵא, וְהַשְּׁנֶּחָת[וֹ הַם הַבּּוֹרָא, וְהַשְּׁנֶּחָת[הַם הַמְּאֵנִים], וְהַדַּקּוֹת הֵם הַיְּלָדִים הַם הַמְּאֵנִים, בְּבֵּי אָדָם [הַם הַתְּאֵנִים], וְהַדָּקּוֹת הֵם הַיְּלָדִים וְהַבִּלְתִּי וְהַבְּלְתִּי הָם הַיְּרֵאִים וְהַחֲשׁוּבִים וְהַבִּלְתִּי וְהַבְּלְתִּי הָם הַיְּרֵאִים וְהַבְּלְתִּי וְהַבְּלְתִּי הָם שְׁנוּאֵי ה' וְהְרְשָׁעִים, וּרְצוֹן ה' יִתְ[בְּרַדְ] [ב104] 

455 מְבוּשְׁלוֹת הֵם שְׂנוּאֵי ה' וְהָרְשָׁעִים, וּרְצוֹן ה' יִתְּבָּרְדְּ בְּשָׁעְ לְּהָכִי מִבּיּעְ אָלְיו הַשְּׁלֵמִים מִבְּנֵי אָדְם וְלַהֲסִירָם מִדּוּר בְּאָהֲלֵי בְּשָׁעְ וְחַפְּאָה יִהְיוּ וְהַנְּעָלוֹת [יִהְיוּ וְחַשְּׁאָה יִהְיוּ וְהַבְּשְׁלוֹת [יִהְיוּ הַלּוֹקט בְּרְאוֹת הַדְּקָּה וְהַנַּסְּיִם מְבוּשְׁלוֹת [יִבְּקֹה בְּהְיוֹתָה מְבוּשְׁלָּת יוֹתֵר, בֵּן יָאֶּסוֹף מְבוּשְׁלוֹת], יִבְחַר הַדְּקָה בְּהְיוֹתָה מְבוּשְׁלֶת יוֹתֵר, בֵּן יִאֶּסוֹף מְבוּשְׁלֶת יוֹתֵר, בֵּן יִאֶּסוֹף הְאָשְׁלִת וֹהַר, בַּן בְּהְיוֹתוֹ יוֹתֵר שָׁלֵם וְאִם שְׁנִיהֶם מְּלִים אֵלִיו [הַבְּחוּר] טֶרֶם הַזְּקֵן בְּהְיוֹתוֹ יוֹתֵר שָׁלֵם וְאִם שְׁנִיהָם בְּלִין מִבְּבְּתִּי מִשְׁפְּטִי הַבְּיִיִי מִשְׁפְּטִי הַבּוֹרֵא בִּי אִין לַחְקוֹר טוֹבִים. עַל בֵּן בָּתִי הַצְּדִיקִי מִשְׁפְּטִי הַבּוֹרֵא הַ בִּנְיִה הַנְּתְּיִם הֵוֹתְיִם הַ תִּעִן הָאִשְׁה וַתּאִמֶר: ה' הִצְדִּיק וַאֲנִי הַבְּזּיִּה הַנְּבְנַעַת.

וְאָמַר: עִנְיֵן הָאָדָם אֵצֶל נַפְשׁוֹ וְעוֹלְמוֹ וְהַתַּאֲוֹת הַגַּשְׁמִיּוֹת הַנַּשְׁמִיּוֹת הַבּּשְׁמִיּוֹת הַבּּשְׁמִיּוֹת הַשַּׂכֶל הַפְּרָהֶקֶת אוֹתָם וְהָעוֹלְם הַבְּא אֲשֶׁר אֵלֶיו מְגַפְּתוֹ הַפְּפִינָה עם מַלְּחֶיהְ וְרֵב הַחוֹבֵל וְהָרוּחוֹת הוּא עַל דֶּרֶדְּ מְשָׁל כְּמוֹ הַפְּפִינָה עם מַלְּחֶיהְ וְרֵב הַחוֹבֵל וְהָרוּחוֹת הַפְּצָה אֲשֶׁר אֵלֶיו מְגַמַת הַפְּפִינָה: הוּא עִנְיִנִי וְתַהְּיֶה נָפֶשׁ הְאָדָם כְּמוֹ הַפְּפִינָה וְהַמְּכַנִּוּון מִמֶּנָה הוּא עִנְיִינֵי וְתִהְיֶה נָפֶשׁ הָאָדָם כְּמוֹ הַפְּפִינָה וְהַמְּכַנֵּוון מִמֶּנָה הוּא עִנְיִינֵי

ט ט מ' שמ' ה'....ַפְּשַׁע] תה' פד יא 460 וְאָם 461 טוֹבִים קה' יא ו 462 מְדּוּר....ּ פָּשַׁע] עם איז פד יא 456 מָדּוּר....

<sup>452</sup> יְתְּבֶּרֶךְ ח' נִקּ | רְצוֹן הַבּּוֹרֵא] רצונו נ 453 הַס<sup>1</sup>] מ' נַק | בְּנֵי אָדָס] בני אדס ובני אדס נַ | הַהַּלְּדִים] מ' נַק | וְהַדָּקוֹת] והתאנים הדקות נ | הַיְּלְדִים] הבחורים נ 454 וְהַמְּבוּשְׁלוֹת] והמבושלים ק | הַיְּרֵאִים וְהַחֲשׁוּבִים] החשובים ויראי השם נ, יראי חטא ק 454 וְהַמְבּוּשְׁלוֹת] והמבושלים ק | הִיְרָאִים וְהַחֲשׁוּבִים] השם נ, הבורא ק | יִתְּבָּרְדְּן ח' נַק 456 פָּשַׁע] 455 ר'ין השם ק | וְהְרְשָׁעִים] ח' ק | ה'ין השם נ, הבורא ק | יִהְיּבְּרַדְּן ח' נַק 456 פָּשַׁען רשע נַק 457 וְקַנִים ...בַּחוּרִים או זקנים נַק | יִהְיּיַ- 459 מְבוּשְׁלוֹת] מ' נַק 458 בִּרְאוֹת] בראותו ק 460 הְאֶלִקִים אֵלְיוֹן אליו האלהים ק | הַבְּחוּר] מ' מנק 461 הַצְּדִיקִים ק באַל 267 הַפְּבָנַת וֹ 146 הַפְּבִינָת בים נַק 467 וְתִּהְיֶהן כַן נַק הוֹכנַעת נַ 463 אֵצֶל] אצל עצמו ק 465 הַסְּפִינָה] הספינה בים נַק 467 וְתִהְיֶה] כן נַק בִּנֹוֹן הוֹא ק | הוּא ק | עִנִיינִין ח' נַ

[in the world] is like the ship on the sea; the forces that emanate from the soul are the sailors manning the ship; the [faculties of] discernment and choice of the soul are the captain; the corporeal passions that cause the soul to fail are the headwind against the ship that brings it to trouble and danger; the conventional passions for the sustenance of the body that are needed to achieve the completion of the soul, and the intellectual [passions] that bring the soul to success, are the favourable winds that bring the ship to the desired place; the matters of belief and error that the soul might crash against are [like] outcroppings of hidden rocks in the sea, with which, if the ship collides, it will be broken up and will not arrive at the desired place; and the world to come, which is the place toward which the soul inclines, is the island or the land that the ship has before it. Then, as the ship's fate<sup>35</sup> depends on moving away from them [i.e., the hidden rocks] according to the wisdom and the expertise of the captain: it [i.e., the ship] will succeed if he knows how to handle it properly with regard to the winds, the ebb of the sea, and the rest of the things; so is the fate of the soul dependent on distancing and leading itself by the faculty of choice and by what adds honour and splendour to the human soul, which is the [faculty of] discernment with regard to conventional things—which are good and [which are] bad—as

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> The literal translation is 'downfall, ruin', which poses a difficulty of interpretation.

הַמְּסְחָר וְהָרְכוּלּוֹת; וְהָעוֹלָם הַזֶּה בְּמוֹ הַיָּם הַגָּדוֹל הַסּוֹעֵר הַמְּסַבֵּן רוֹכְבוֹ; וְהַנֶּפֶשׁ בּוֹ כְּמוֹ הַסְּפִינָה בַּיָּם; וְהַכֹּחוֹת הַמִּתְפָּרְדוֹת מִן ַ הַמָּלָחִים הַמַּנְהִיגִים הַסְּפִינָה; וְהָיִתָה הַסְּפִינָה; וְהָיִתָה 470 ּוְהַבְּחִירָה בַּנֶּפֶשׁ כְּמוֹ רַב הַחוֹבֵל; וְהִיוּ הַתַּאֲווֹת הַגַּשְׁמִיּוֹת הַמְּסִיתוֹת הַנֶּפֶשׁ לְהַכְשִׁילָהּ הֵם הָרוּחוֹת הַמִּתְנַגְּדוֹת מַהֲלַדְּ הַסְּפִינָה וּמְנִיעָה אוֹתָהּ אֱל הַשִּׁבָּרוֹן וְהַסַּכָּנָה; וְהָיוּ הַתַּאֲווֹת הַמְפוּרְסָמוֹת הַצְּרִיכוֹת לְקִיּוּם הַגּוּף בַּעֲבוּר תִּשְׁלַם הַנֶּפֶשׁ, וְכֵן הַמּוּשְׂכָּלוֹת אֲשֶׁר בָּהֶם הַצְלָחָתָהּ, הֵם הָרוּחוֹת הָעוֹזְרוֹת לַּסְפִינָה 475 הַמַּגִּיעוֹת אוֹתָהּ אֶל מְחוֹז הַחֵפֶץ; וְהָיוּ עִנְיְינֵי הָאֱמוּנוֹת וְהַשָּׁבּוּשִׁים אַשֵּׁר אַפִּשָּׁר הִכָּשֵׁל הַגַּפֵּשׁ בָּהֵם הֵם נִקִיקֵי הַסְּלָעִים הַטִּמוּנִים בַּיָּם אָם תִּפְגוֹשׁ אוֹתָם הַסִּפִינָה תִּשָּׁבֵר וּלְמְחוֹז חֵפְצָה לֹא תַּגִּיעַ; וְיִהְיֵה ָּהָעוֹלֶם הַבָּא שֶׁהוּא הַמָּחוֹז אֲשֶׁר מְגַמַּת הַנֵּפֵשׁ אֱלָיו הִיא הָאִי אוֹ הַמְּדִינָה אֲשֶׁר מַהֲלַדְ הַסְפִינָה נִכְחוֹ. וּכְמוֹ שֶׁבֶּל בִּשְׁלוֹנוֹת הַסְפִינָה 480 תָּלוּיָה בְּהַרְחָקֶתֶם בִּיַד רַב הַחוֹבֵל לְפִי חָכִמָתוֹ וּבִקִיאוּתוֹ, וְאָז תּצְלַח אָם יֵדַע לְהַנְהִיגָה כָּרָאוּי אָם בִּרוּחוֹת אָם בִּשֵׁפֶל הַיָּם וּשְׁאָר הָעִנְיָינִים, כֵּן כָּל כִּשְׁלוֹנוֹת הַנָּפֶשׁ תִּתְלֵה הַרְחָקָתָם

<sup>469</sup> רוֹכְבוֹ רוכביו נק | בְּמוֹ.... 470 הַמַּנְהִיגִים | ח' ק 470 הַמַּנְהִיגִים המנהגים נַּבְּּחִינְה ... 471 וְהַבְּחִינְה הבחינה ק 471 וְהַבְּחִינְה ח' נּ | וְהִיּוֹ הַתַּצְּוֹתֹן הַבְּחִינְה ק 471 וְהַבְּחִינְה המוּינִה ק 472 וְהַבְּּחִינְה המנּגְדוֹת המנגדות ק 473 וּמְנִיעְה וֹבראוות נק | הַשִּבְּרוֹן וְהַפַּבְּנָה הסכנה ולפעמים אל השברון נּ | וְהִיוֹ הַתַּצְּוֹת] והתאוות נק ומביאות ק | הַשִּבְּרוֹן וְהַפַּבְּנָה הסכנה ולפעמים אל השברון נּ | וְהִיוֹ הַתַּצְּאַוֹת] והתאוות נק 1475 הַמַּנִיעוֹת ק | הְמוֹיִרוֹת לַפְּפִינָה מקום נּ | הַחַפֶּץ] חפצה נק | וְהִיוּ עְנְיְיֵייַ 475 הַמַּצִּעוֹת] המניעות נ, המוניעות ק | מְחוֹז] מקום נּ | הַחַפֶּץ] חפצה נק | וְהִיוּ עְנְיִייַנִי עִּנִינִי ק 478 אִם הם אם נ, שאם ק | וְיִהְיֶה וֹ וֹהיה נ, ח' ק 479 הְעוֹלְם וֹ והעוֹם ק שְׁהוֹא נּ | הָאִי אוֹ | ח' נּ 480 מַהַלַדְ נּ מִבּּת מהלך נּ בְּאָבִין המפתם נק | חְכְמְתוֹן רוב חכמתו נּ 480 מְהַלַדְן מצלח הספינה נִ מְצֹלח הספינה נִ | בְּבּיֹלוֹת הספינה ק | בְּבּילוֹן בשבילי הים או ברוחות ושאר הסכנות נּ בְּשֵׁבֶּלֹן בשבילי ק

well as with regard to intellectual things—which are truth and which, falsehood. This [leads to] a man's conduct being pleasing [to God] and his enemies' reconciliation with him, which is [due to] the choice of what is good or not regarding conventional and intellectual things; and the choice of what is proper for the soul to succeed in the world will bring it to the complete light, which is the world to come, as implied in the saying of the true philosopher when a man's ways please God, He will turn his enemies into allies. The value of this dictum [consists in its stating] that when a man's ways are good and proper, such that [God] is pleased with him—meaning that he has achieved purity with regard to the discernment that he is capable of—this will be followed by his adversaries' reconciliation with him, which is the result of divine aid. And this thing is clear.

And he said: the difference between solitude and perfecting one's deeds, i.e. spiritual activity, and sensual activity from the point of view of their outcomes is that the pleasure and the purpose attained by the senses is brief, momentary, and immediately forgotten; but the pleasure from wisdom and intellectual understanding is far-reaching; for the more one engages in it, the more pleasure and enjoyment one's soul obtains; and it is not dissipated with time, but rather remains and increases, such

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Prov. 16.7.

וְהַנְּהָגָתֶם בְּיַד כֹּחַ הַבְּחִירָה, וְהַמּוֹסִף לְכָבוֹד וּלְתִפְאָרֶת בַּנָפֶשׁ הָאֶנוֹשִׁית וְהוּא הַבְּחִינָה בַּמְפוּרְסְמוֹת שֶׁהֵם הַנְּאֶה וְהַמְּגוּנֶה וְהַשְּׁכָּר וְהוּא הִתְרַצוּת דַּרְכֵי הָאִישׁ וּבַמּוּשְׂבָּלוֹת וְהֵם הָאֱמֶת וְהַשֶּׁכֶּר. וְהוּא הִתְרַצוּת דַּרְכֵי הָאִישׁ וְהַשְּׁלָמַת אוֹיְבִיו, שֶׁהוּא בְּחִירַת מַה שֶׁיָּאוֹת אוֹ לֹא יְאוּת בְּמְפוּרְסְם וּבַמּוּשְׂבָּל, וּבְחִירַת הַנְּאוֹת לְעוֹלְם מַה שֶׁתַּצְלִיחַ בּוֹ בַּמְפוּרְסְם וּבַמּוּשְׂבָּל, וּבְחִירַת הַנְּאוֹת לְעוֹלְם מַה שֶׁתַּצְלִיחַ בּוֹ הַנָּפֶשׁ לְהַגִּיעַ אֶל הָאוֹר הַשְּׁלֵם וְהוּא הְעוֹלְם הַבָּא, הָרְמוּז בְּמַאְמֵר הַנְּשְׁבַרְכִי אִישׁ גַם אוֹיְבִיו יַשְׁלִים אִתּוֹ". 1904 הַפִּאמְר הַזֶּה בְּשֶׁדַּרְכֵי אִישׁ הֵם נְאוֹתִים וְטוֹבִים עַד שֻׁיִּרְצֵהוּ וְישִׁרְרֵבי אִישׁ הֵם נְאוֹתִים וְטוֹבִים עַד שֻׁיִּרְצֵהוּ הַשְּלְמַת הַמִּאְמֶר הַזֶּה בְּשֶׁדַּרְכֵי אִישׁ הַסִּינּע הָאֱלֹקִי. וְזֶה מְבוֹאָר. הַשְּׁלְמֵת הַמִּתְנַגְּדִים שֶׁהוּא הַסִּינּע הָאֶלֹקִי. וְזֶה מְבוֹאָר.

וְאָמַר: הַהֶּבְדֵּל בֵּין הִתְבּוֹדְדוּת וְכִשְׁרוֹן הַפְּעָלִים שָׁהֵם [יַּבְין בְּעוּלַת הַתּנְּפָשׁ [יּ]בֵין פְּעוּלַת הַחוּשִׁים מִצַד תַּכְלִּיוֹתִיהֶם הוּא [כִּי] הַתַּעֲנוּג וְהַתְּכְלִית [הַמּוּשָׂג] מִן הַחוּשִׁים [קְצָר] מוּשָׂג לִשְׁעְתוּ הַתַּעֲנוּג וְהַתְּעֵנוּג מִן הַחְכְמָה וְהַשָּׂגַת הַשַּׂכֶל הוּא תַּעֲנוּג נְכְבָּד, בָּל עוֹד שֶׁיִרְבּוּ מִמֶּנוּ יוֹסִיף תַּעֲנוּג וְנוֹעֵם בַּנָּפָשׁ, וְלֹא יִפְּלָד זְמַן בָּל עוֹד שֶׁיִרְבּוּ מִמֶּנוּ יוֹסִיף תַּעֲנוּג וְנוֹעֵם בַּנָּפָשׁ, וְלֹא יִפְלָד זְמַן

טז ז מש' טז ז 490 בּרְצוֹת...אָתוֹ

<sup>484</sup> בְּיָד כַּחָ בַכח נּ | וְהַמּוֹסִף קּ | וְהַמּוֹסִף לְּכְבוֹד] ח' נּ ל 485 וְהוּא] והיא נק 484 בְּיָד כַּח בּח קּ | הָאִישׁן איש נק 487 אוֹיְבִיון אוייבו קּ | בְּחִירַת] בחינת קּ | לֹאֹן מה 486 שָּהָא שָׁנִק 488 שְּׁהָצְלִיחַן שלא תצליח קּ 489 בְּמַאֲמַרן ח' קּ 490 הָאֲמִתּיין ח' נּ, הנביא קּ הי' מִי מקּ 491 זְכוּת הַמַּאֲמֶרן והכונה במאמר נּ, והנה המאמר קּ | אִישׁן האיש נק שִׁירְצֵהוּן שירצם קּ 492 הָאֵלן מ' נק | בּוֹאוֹן בא נק | לִישָׁהֵרן לטהר נק 493 שָהוּאן ח' קּ הָאֱלֹקִין האלהי מקּ 494 הִתְבּוֹדְדוּת ההתבודדות נקּ | וְבִשְׁרוֹן ובשלון קּ קּ וְבַשְׁרוֹן פעולות נּ | בִּין מ' נק, בין אַמּן | בְּעוּלַת¹ פעולות נּ | בִּין מ' נק, בין אַמּ | בְּעוּלַתַי שְׁכח נּ | וְהַתַּעֲנוּגן והתענוג מקּן הַמִּאַנוּגן המונע אַמּ | קְצֶרן מ' נק 497 נִשְׁבַּחן ישכח נּ | וְהַתַּעֲנוּגן והתענוג נק

that it can only be achieved after effort and exertion arising from burdensome study, as is clear to him who has considered it. And it is appropriate to compare this to a king who ordered the workmen to build a palace suitable for a king to live in, and the king did not have any house to live in, but the house that was under construction. These workmen would take their pay every day and consume it in the same day until the completion of the building. While this palace-house was being built, the king was sad because the palace was full of many tools, quicklime, and sand, together with the humidity of the [recent] construction, the blowing of the winds, and the absence of a roof, [which resulted in] heat during the day and cold at night.<sup>37</sup> When the work was completed, the workers were dismissed without anything left of their payment, while the king entered the house with honour and happiness, [organising] feasts, and inviting people and governors to celebrate. There is no doubt that all the troubles and hardship that [the king] suffered were in the expectation of a [future] pleasure, so he happily tolerated them, and through them he gained great physical pleasure; and he would go from wing to wing, from court to court, from garden to garden, and from room to room. And so, conventional pleasure based on sensations is the pleasure of the workers, which always expires. However, the suffering of the king while the palace was being built is like the suffering of students when

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Jer. 36.30.

אָבָל יִשָּׁאֵר וְיִתְחַזַּק, עַד שֶׁהוּא לֹא יוּשַׂג כִּי אָם אַחַר צַעַר וְנֶזֶק מְטוֹרַח הַלִּמוּד, כְּמוֹ שֶׁהוּא מְבוֹאָר לְמִי שֶׁיִּבְחָנֵהוּ. וְרָאוּי שֶׁיּוּתַן הַדִּמְיוֹן הַזֵּה כִּמוֹ שֵׁיוּתַּן הַמֶּלֶךְ אֲשֶׁר צְּוָה הָאוֹמָנִים לִבְנוֹת [א105] אַרְמוֹן רָאוּי לְמִשְׁכַּן הַמְּלָבִים וְאֵין לַמֶּלֶךְ בֵּית לִשְׁכּוֹן בּוֹ עַד הִשְּׁלֵם הַמְּלָאכָה זוּלַת הַבַּיִת הַנִּבְנֶה. וְהִנֵּה הָאוֹמְנִים הַבּוֹנִים אוֹתוֹ הֵם יִקְחוּ שָׁכָרֶם בָּכָל יוֹם וִיאַכְלוּהוּ בִּיוֹמוֹ עַד כִּלוֹת הַבִּנְיָן. וְכָל עוֹד שׁזֶּה הָאַרְמוֹן הַבַּיִת [נִבְנֶה], [הַמֶּלֶדְ] בְּצַעַר מֵרוֹב הַכֵּלִים וְהַסִּיד 505 וָהַחוֹל שֶׁהָאַרְמוֹן מֶלֵא מֵהֶם, עִם לַחוּת הַבִּנְיָן וּנְשִׁיבַת הָרוּחוֹת, וְגָלוּי הַגַּגוֹת חוֹרֵב בַּיּוֹם וְקֶרַח בַּלַיְלָה. וְכַאֲשֶׁר נִשְׁלְמָה הַמְּלָאכָה נִפְטְרוּ הַפּוֹעֲלִים, וְאֵין לָהֶם זִכְרוֹן בְּמַה שֶׁרְוְוחוּ, וְהַמֶּלֶדְ נִכְנַס בַּבַּיִת בָּכָבוֹד וִשִּׁמְחָה וּמִשְׁתֵּה וּקְרִיאַת אֲנָשִׁים וְשָׂרִים וְחוֹגְגִים. וְאֵין סְפֵּק שֶׁבָּל הַטְּרָחִים וְהַנְּזָקִים אֲשֶׁר סְבָלָם לְתִקְוָה מִזֶּה הַתַּעֲנוּג אָהַב לְסָבְלָם וְשָׂמַח בָּהֶם, וִיקַבֵּל מִמֶּנוּ הַתַּעֵנוּג הַמְּפוּרְסָם הַגָּדוֹל, וְיֵלֵךְ מִבַּיִת לְבַיִת, מֵחָצֵר לְחָצֵר, מִגַּן לְגַן, וּמֶחֶדֶר לְחֶדֶר. וְכֵן הַתַּעֲנוּג הַמִּפוּרְסָם וְהַמּוּשָּג מְן הַהַרְגָּשׁוֹת הוּא

לו ל' יר' הַבַּלַיְלָה] יר' לו ל

<sup>499</sup> עד] עם נק | אָם] ח' ק | וְנֶזֶק] ונזק עצום נק 500 לְמִי אצל מי ק | שִׁיּבְחָנַהוּ שׁיבחננו ק | שִׁיּוּתַן שיובחן נ 501 הַזֶּה בקו שִׁיּוּתַן שיתן נ, ח' ק 502 רָאוּי] אשר ראוי נ | הַמְּלְכִים] המלכי ק | בֵּית] בית ראוי נק | לִשְׁכּוֹן] שישכון ק 504 יוֹם] ערב נק יְיאַכְלוּהוּן ויאַכלוּ נ | בְּיוֹמוֹ] ביומם ק 505 הָאַרְמוֹן] הבנין והארמון נ | הַבּיִת] ח' נק נְבָּנָה מ' נק | הַפֶּלִף] מ' נק | הַפֵּלִים] הכלים ומרוב האבנים נ 506 וְּשִׁיבְת] ונדיבות ק נְבָּנָה מ' נק | הַפֶּלִים] הנזקים והטרחים נ 511 הַתְּעֵנוּג וֹם התענוג אשר מ, הרבה התענוג נ, ח' ק | הַתְּעֲנוּג וֹם המענוג נק 512 הַבְּדוֹל ח' נק | וְיֵלֵךְ וֹלך נק | מַחָצֵר] ומחצר נ מְקצר לְחָצֵר ח' ק | מַנְּן לְנֵן ח' נ, ומגן אל גן ק 513 וּמִחֶדֶר] מחדר מ | הַמְּפִוּרְסָם] ח' נק | וְהַמִּשְׁנֹּוֹ המושׁג נק

they are studying; and his happiness at the completion [of the building] is like the eternal happiness of the sage in the pleasure of [going from] composition to composition, from book to book, and from science to science. And that is the intention of the poet who says *I* have seen that all things have their limit, but Your commandment is broad beyond measure:<sup>38</sup> [I have seen that all things have their limit] is an indication of the activity [of the senses, whereas Your commandment is broad beyong measure is an indication of] the pleasure derived from wisdom, because there "commandment" applies to intellectual opinions which the perfect man commands to be believed.

And he said: when folly in knowing God, may He be blessed, is combined with frequent fits of passion and the habit of finding pleasures—and [when] these two are joined by the most destructive cause for making perfect men fall, which is the seduction of Satan, called the evil inclination—then the possessor [of these bad traits] will reap destruction and disregard as consolation from this world, because folly in knowing God is the cause of departing from virtues, as much as knowing God is the cause of dedication to worship and fear Him. This man is similar to a man walking a road on a night so dark that he cannot discern the way; and besides that, a strong rain falls,

<sup>38</sup> Ps. 119.96.

תַּעָנוּג הַפּּוֹעֵלִים הָאָפֵס תָּמִיד. וְטוֹרַח הַפֶּלֶךְ בְּהַבְּנוֹת הָאַרְמוֹן הוּא

סוֹרַח הַמִּ[תְּ]לַמְּדִים בְּעֵת לְמוּדָם, וְשִׂמְחָתוֹ אַחַר הִבְּנוֹתוֹ הִיא

שִׁמְחַת הָחָכָם הַקַּיֶּימֶת לְעוֹלָם מִתַּעֲנוּג מֵחִבּוּר אֶל חִבּוּר, מִפַּפֶּר

אֶל סַפֶּר, מֵחְכְמָה אֶל חָכְמָה. וְהִיא בַּוְּנַת הַמְּשׁוֹרֵר בְּאוֹמְרוֹ "לְכָל

תּכְלָה רָאִיתִי קֵץ רְחָבָה מִצְוְתְדְּ מְאֹד". [לְכָל תִּכְלָה רָאִיתִי קֵץ]

המִלְה רָאִיתִי קֵץ רְחָבָה מִצְוְתְדְּ מְאֹד, רוֹמֵז אֶל זֶה]

רוֹמֵז בְּזֶה אֶל פְּעוּלַת [הַחוּשִׁים, רְחָבָה מִצְוְתְדְּ מְאֹד, רוֹמֵז אֶל זֶה]

השִׂכִּלִית שִׁיצַנִּה הַשָּׁלֵם אֵל הַאֲמְנָתָם.

וְאָמַר: פַּאֲשֶׁר הִתְחַבְּרָה הַסִּכְלוּת בִּיִדִעַת ה' יִתְ[בְּרַדְ] עִם הוְדַבְּמְנוּת הַתַּאֲווֹת וּרְגילוּת מְצִיאוּת הַתַּעֲנוּגים, וְהִתְחַבֵּר לִשְׁנֵיהֶם הְוְדִּבְּמְנוּת הַתַּאֲווֹת וּרְגילוּת מְצִיאוּת הַתּעֲנוּגים, וְהִתְחַבֵּר לִשְׁנִיהֶם הַסִּבְּה הַמַּכְאֶבֶת הָרְאשׁוֹנָה בְּהֶפְּסֵד הַשְּׁלֵמִים וְהִיא הַדְּחַת הַשְּׂטְוּ הַבָּקְרָא יֵצֶר הָרַע, הִנָּה אָז יְשָׁלַם בִּבְעָלְיו הַהֶּפְּסֵד וְהַהִּתְרַשְׁלוּת מִן הַנְּלְרָא יֵצֶר הָרַע, הִנָּה אָז יְשָׁלַם בִּבְעָלְיו הַהֶּפְּסֵד וְהַהִּתְרַשְׁלוּת מִן הַבְּנוֹת הַנָּחְמָה לְעוֹלְם, כִּי הַסִּכְלוּת בִּיִדִיעַת ה' סִבְּה לִיצִיאָה מִן הַתְּכוּנוֹת הַטּוֹבוֹת כְּמוֹ שִׁיְדִיעַת הָאֵל סִבָּה הַהִשְׁתַּקְעוּת בַּעֲבוֹדְתוֹ וְיִרְאָתוֹ. הַבְּיבוֹת הְאִישׁ הַזֶּה בְּדְמוּת אָדְם הוֹלֵךְ בְּדֶרֶךְ בְּלַיְלָה חֲשׁוּכָה עַד שְׁיֵּנְלְמוּ מִבֶּנוּ הַדְּרָכִים, וְקְרָה לוֹ עִם זֶה מְטְר סוֹחֵף יִהְיֶה סִבְּה שִׁיִּעְלְמוּ מִבֶּנוֹ הַדְּרָכִים, וְקְרָה לוֹ עִם זֶה מְטְר סוֹחֵף יִהְיֶה סִבְּה

עני קיט צו 517 לְכָל ... 517 לְכָל

<sup>515</sup> הַמּתְלְמְּדִים] מ' נק, המלמדים אמ | הִיא] הוא נ 516 מַתַּעֲנוּג] מתענג נק | אֶל חִבּוּר] לחבור ק | מְפַּבֶּר] ומספר נ 517 וְהִיא] והוא נק 518 רְחָבָה...מְאד] ח' ק לחבור ק | מָפַבֶּר] ומספר נ 517 וְהִיא] והוא נק 518 רְחָבָה...מְאד] ח' נ 519 הַחוּשִׁים...זָה] מ' נק | אֶל זֶה] בזה אל ק 520 נוֹפֵל] יפול ק 521 הַשְּכְלִּיוֹת] ח' נ אָל] על נ, ח' ק 522 ה'] השם נק | יַתְבָּרֵדְ] ח' נק 525 יְשָׁלָם בְּבְעָלָיוֹ] ישלם על ק בְּרְעָלָיוֹ] ח' נ ב 526 הַנֶּחְמָה] הנחלה ק | ה'] השם נק | הַתְּכוּנוֹת] התבודדות נ 527 סִבָּה] סבת נק | בַּעֲבוֹדָתוֹ וְיִרְאָתוֹ] ביראתו ועבודתו מק 528 הָאִישׁ] האדם נ | הַזֶּה] ח' ק הוֹלְדְ נ

which damages the road and makes it slippery and makes his walking very dangerous and [him] on the verge of falling; when a strong wind and a horrific storm descend and shake and move him from side to side. And it happens that the darkness, [even] without the slipperiness of the road or the storm, would be enough to make him err and mistake the way due to the deep obscurity; but combined with the slipperiness—which it would be possible avoid out or to negotiate on a clear day—it is impossible [to proceed] without falling; even more when his misfortune multiplies because of the storm that is shaking and moving him from side to side, which causes him to fall anyway. Therefore, there is no doubt that this man is negligent about his life and is close to death. And so, the darkness is the folly of [failing to] acknowledge God, since there is no other genuine darkness, absolute gloom, and complete shadow; the slipperiness is the exposure and disposition to passions; and the awful, stormy wind is the evil inclination. And here is the saying of the prophet: let their path be dark and slippery,39 the angel of God drives them on,40 because every action that comes from all the

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Ps. 35.6.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Ps. 35.5.

בְּקַלְקוּל הַדְּרָכִים וַחֲלַקְלַ[ק]וּתָם עַד שָׁיִּהְיֶה לֶבְתּוֹ בְּתַכְלִית הַסַּבְּנָה מִן הַנְּפִילָה וְהַהֶּכְשֵׁל תָּמִיד, וְהִתְחַזֵּק אֶל זֶה רוּחַ חָזֶק וֹסְעָרָה נִפְּלָאָה תַּדִּיחֵהוּ וּתִנִיעֵהוּ מִצַּד אֱל צַד. וְהִנֵּה אָם הָיָה בְּאוֹתוֹ הָאוֹפֶל זוּלַת חֲלַקְלַקּוּת הַדְּרָכִים וְזוּלַת הַפְּעָרָה הָיָה בְּוַדַּאי ַדִּי לוֹ בְּזֶה בְּשָׁבּוּשׁ הַדְּרָכִים וְטָעוּתָם מִצַּד הָאֲפֵלָה הַגּוֹבֶרֶת, ּוְכַאֵשֶׁר הִתְחַבֵּר לוֹ הַחֲלַקלַקוּת, שֶׁהָיָה הַיִּצִיאָה מְמֵּנוּ וְהַהַלִּיכָה בּוֹ 535 [בַּיּוֹם] הַבָּהִיר, אִי אֶפְשָׁר לוֹ עִם נְפִילַת, כָּל שֶׁכֵּן כַּאֲשֶׁר נִכְפַּל צַעֲרוֹ בַּסְעָרָה הַמְּנִיעָה וְהַמַּדִּיחָה אוֹתוֹ אֶל הַצְּדְדִים שֶׁתַּפִּילוּהוּ עַל בָּל פָּנִים. הִנֵּה אֵין סָפֵּק שָׁזֵּה הָאִישׁ מִתְרַשֵּׁל מִן הַחַיִּים לְגַמְרֵי וְהוּא קָרוֹב אֶל הַמְּוֶת. וְכֵן הָיָה הָאוֹפֶל הוּא הַסִּכְלוּת מִיְּדִיעַת הָאֵל שָׁאֵין כָּמוֹהוּ אוֹפֶל אָמִתִּי וְחֹשֶׁךְ מוּחִלָּט וְצַלְמָוֵת גָּמוּר, וְהָיָה 540 הַהִזְדַּמְנוּת הַתַּאֲוֹת וַהַכָנָתָם הוּא הַחֲלַקלַקוּת, וְהָיָה הַיֵּצֵר הָרַע הָרוּחַ הַסּוֹעֵר הַדּוֹחֵה. וְהוּא מַאֲמַר הַנָּבִיא "יִהִי דַרְכָּם חשֶׁדְ וַחֲלַקלַקוֹת וּמַלְאַדְ ה' דוֹחֵה", כִּי הַדְּבַרִים הַטִּבְעִיִּים כַּל מַה

תה' לה ה' 542 וַחֲלַקְלַקּוֹת] תה' לה ו' 543 וּמַלְאַדְּ... דּוֹחֶה] תה' לה ה' 542

<sup>530</sup> בְּקַלְקוּל] לקלקול ג, אל קלקול ק | וַחֲלַקְלַקּוּתָם] מ' מג, וחלקלותם אק 530 נְּבְּיִלְה] מהנפילה ק | וְהִתְחַזַק] והתחבר נק | זֶה] כל זה נ | רוּחַ חָזְק] ההזק נ 532 הְּנְיִעָהוּ] ח' נ 533 בְּאוֹתוֹ הָאוֹפֶל] בתכלית אותו האופל נק | וְזוּלַת...534 הַדְּרָכִים] ח' ק | בְּוַדַּאי] ח' נ 534 בְּאוֹתוֹ הָאוֹפֶל] בתכלית אותו האופל נק | וְזוּלַת...534 הַדְּרָכִים] ח' נ, ותכייתם ק 7535 הַחָלַקלְקוּת] חלקלקות נ | וְהַהַלִּיכָה] והליכה נ 536 בִּיוֹם] מ' נק | אִין ואי נ | לוֹ... נְיִלַתְּלַקוּת] חלקלקות נ | וְהַהָלִיכָה] והליכה נ 536 בִּיוֹם] מ' נק | אִין ואי נ | לוֹ... נְיִלַתְּלַחוֹת מכשולים נ, בלי נפילות ומכשולים ק | בְּלֹן וכל ק | בַּאֲשֶׁר] ח' נ 757 הַמְּנִיעָה...אוֹתוֹן המניעה אותו והדוחהו נ | וְהַמַּדִּיחָה] והדוחה ק | שֻׁתַּפִּילוּהוּן שתפילהו נק | בְּאוֹפֶל] האפלה נק שתפילהו נק | בְּמוֹלַת השם ק | בְּמוֹהוֹ...אֲמָתִּיּן אופל אמיתי כמוהו נ | אוֹפֶל...מוּחְלָט] חשך מוחלט ואפל אמתי ק 154 הַהִּוְדְמְנוֹת וֹ וְהִנִּה...הָרַע] והיצר הרע הוא נ | וְהָיָה... הָרַע] והיצר הרע הוא נ | וְהָיָה... הָרַע] וֹתִלקּלַקּוֹתוֹן חִיק 542 הַדּוֹתָה] והדוחה נ 543 ה' מִיקּ

natural things is called an angel and an emissary with regard to that action.

And he said: when we pay proper attention, we find the love of the Creator, may He be blessed, helping over everything, his mercy is infinite,<sup>41</sup> his hate is like the hate of *the blood* avenger over the murderer,<sup>42</sup> and his vengeance is like a thrown stone that does not stop until it hits [its target].

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Literally: his mercy has no estimation.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> Num. 35.19.

ּ שִּׁיִּהְיֶה מֵהֶם פּוֹעַל מָה, יִקְּרֵא מַלְאָדְ וְשָׁלִיחַ בְּעֵרֶדְ לַפְּעוּלָה הַהִיא.

קּאָמַר: כַּאֲשֶׁר הִתְבוֹנְנְנוּ הֵיטֵב מְצָאנוּ אַהְבַת הַבּוֹרֵא יַתְ[בְּרַדְּ] מוֹעִילָה מִן הַכּּל, וְחַסְדּוֹ אֵין לוֹ עֵרֶדְ, וְשִׂנְאָתוֹ שִׂנְאַתּ יִתְ[בְּרַדְּ] מוֹעִילָה מִן הַכּּל, וְחַסְדּוֹ אֵין לוֹ עֵרֶדְ, וְשִׂנְאָתוֹ שִׂנְאַתוֹ גּוֹאֵל הַדְּם אֶת הָרוֹצֵחַ, וְנִקְמָתוֹ הָאֶבֶן הַנִּשְׁלֶכֶת לֹא תַּעֲמוֹד עַד נְפְלָה.

יט לה יט במ' לה יט 547 גוֹאֵל... הָרוֹצֵחַ] במ'

<sup>544</sup> שִּׁיהְיֶה] שהיה נ | פּוֹעֵל] פעל ק | מַלְאָדְ וְשָׁלִיח] שליח ומלאך נ | בְּעֵרֶדְ לַפְּעוּלְה] לערך הפעולה נ 545 הִתְבוֹנְנְנוּ] התבונן ק | הֵיטֵב] והיטב נ 546 יִתְבֶּרֵדְ] ח' ק | אֵין] שאין ק 547 עַד] בלתי נ

# Chapter on the Study and the Division of the Sciences that a Man Will Need after Piety and the Worship of God

Jedaiah ha-Penini said: of all the sciences, prefer the knowledge of religion, and do not show yourself too wise, lest it kill you.

And he said: do not expect blasphemy from a religious person.

And he said: showing oneself too wise is an emissary of heresy.

And he said: the human intellect is subtle by nature and the philosophers have added to its subtlety to the point that it can easily snap, like hair when pulled.

And he said: the study of religion ensures eternal life and *musar* comes second;<sup>43</sup> without them, [one remains] in a state of foolishness.

And he said: woe to the sage without religion, because his soul will not live forever, and [in] this world he will not inherit [the benefits of] the effort of studying either.

[And he said: who would dare speak on rocks and trees while ignoring good practices and customs?]

[And he said: sages will call "rude" those who warm them.]

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> Literally: like a side dish.

## ב-105] שַׁעַר בַּלְּמוּד וּבְחֵלֶק הַחָכְמוֹת אֲשֶׁר יִצְטָרֵךּ הָאָדְם [ב-105] אֱלֵיהֶם אַחַר הַחֲסִידוּת וַעֲבוֹדַת הָאֱלֹקִים

אָמַר יְדַעְיָה הַפְּנִינִי: בְּחַר מִן הַחָּכְמוֹת יְדִיעַת הַדְּת, וְאַל תִּתְחַבֵּם הַרבֵּה בֵּּן יִמִיתִדְּ.

ּוְאָמַר: אַל תַּאָמֵן עַל הַתּוֹרִיי שֶׁיְחָרֵף.

וְאָמַר: רוֹב הַהִתְחַכְּמוּת שָׁלִיחַ הַכְּפִירָה.

וְאָמַר: הַשַּׂכֶל הָאֶנוֹשִׁי דַּק בְּטִבְעוֹ וְיוֹסִיפּוּ עָלָיו הַפִּילוֹסוֹפִים 555 דָקוּת עַד שֶׁיֵקַל לְהִשָּׁבֵר בִּדְמוּת הַשֵּׂעָר בְּהִפְּשְׁכּוֹ.

ְוְאָמַר: לְמוֹד הַדָּת הַמְּחַיָּה הַנִּצְחִית וְהַמּוּסְר פַּרְפֶּרֶת, וּבִלְעֲדִי זֶה הַסִּכְלוּת.

ְוְאָמַר: אוֹי לְחָכָם מִבְּלִי דָּת כִּי אֵין לְנַפְשׁוֹ הִשְּׁאֲרוּת [נִצְחִי], וֹנָם הָעוֹלָם הַזֶּה אֵינֶנוּ נוֹחֵל מִטוֹרַח הַלְּמוּד.

ַןאָמַר: מִי יֶעֶצַם לְדַבֵּר עַל הָאָבָנִים וְהָעֵצִים וּלְהַעְלִים עֵינָיו מָן הַנִּימוּסוֹת וְהַתּוֹרוֹת?]

[וְאָמַר: הַחֲכָמִים יִקְרְאוּ לַתּוֹרְעִים גַּפִּים.]

<sup>549</sup> וּבְחֵלֶק] וחלקי ג, ובחלקי ק 550 אֲלֵיהֶם] עליהם ק | אַחַר] אחרי ג | הְאֱלֹקים] האלהים ק | אַחַר] אחרי ג | האלהים ק 553 לְהָשָּׁבֵר] להשתבר ג 556 הַאָּמָן] תאמין ק 554 שָׁלִיחַ] תכלית ג 560 לְהָשָּׁבֵר] להשתבר ג 558 הַפְּלָוֹת] סכלות גק 559 בִּי] ח' גק | נְצְחִי] מ' ג 560 אֵינֶנוּ] אינו ק 561 וְאָמַר... בָּפִים] מ' ג 560 וְהַתּוֹרוֹת] מ' ג 563 וְאָמַר... בָּפִים] מ' ג

And he said: religion is like a short and low lemon tree whose fruit is abundant and sweet and is medicine for the [tree's] owner: thus is the Torah, which provides answers to inquiries on easy and clear matters. However, studying in depth and looking into mysteries bring about mistakes, errors, failures, and illusions, and it is like a tall desert tree, with huge branches and many leaves, where lumps and rot have multiplied, and their eating will cause diseases.

And he said: [some people] expect the survival of their souls by studying science, but due to excessive scrutiny [end up] losing them.

And he said: the religious person is concerned with God's general laws, and leaves for the sage the investigation of the nature of animals and the qualities of plants.

And he said that a religious man encountered a philosopher in the desert and agreed to be accompanied by him. Lions, leopards, and other predatory animals came out to them from the forest. The religious man prayed to God to save him, while the philosopher uttered the whisper that he had learned to control and weaken them, but he couldn't [do it]. He begged

וְאָמַר: דִּמְיוֹן [הַדָּת] אִילָן הָאֶתְרוֹג קָצְר וְשְׁפָּל וּפֵירוֹתִיו [הַדָּת] אִילָן הָאֶתְרוֹג קָצְר וְשְׁפָּל וּפֵירוֹתִים בְּחוֹלֵי הַכַּמּוּת וּתְרוּפָּה בְּעָלִיו, כֵּן הַתּוֹרָה יַסְפִּיק לָה הַחֲקִירוֹת הָעִנְיִנִים הַקַּלִּים הַגְּּלוּיִים, וְהַלְּמוּד עם רוֹב הַהִתְחַכְּמוּת הַחֲקִירוֹת הָעִנְיִנִים הַקּלִים הַגְּלוּיִים, וְהַלְּמוּד עם רוֹב הַהִתְחַכְּמוּת וְחַפּוּשׁ הַסְּתְרִים יַשִּׂיגוּהוּ הַשְּׁבּוּשִׁים וְהַפְּעֵיוֹת, מֵבִיא לְהֶפְּסֵדִים וְדִמְיוֹנִים, וְהוּא אִילָן הְעַרָבָה הַגָּבוֹהַ וַעֲנִפְיו עֲצוּמִים וְעָלִיו רַבִּים וְהַנִּיִלְהִם תּוֹלִיד הַתַּחֲלוּאִים.

וּמֵרוֹב הַשְּׁאֲרוּת נַפְּשָׁם וּמֵרוֹב הַחָבְמָה הִשְּׁאֲרוּת נַפְשָׁם וּמֵרוֹב הַתְחַבְּמוּת יָאַבִּדוּהוּ.

וְאָמַר: יִתְעַפֵּק הַדָּתִי בְּנִמּוּסֵי הָאֶּלֹקִים וְיָנִיַח הֶחְכָם לַחְקוֹר טִבְעֵי הַבְּהֵמוֹת וּסְגוּלַּת הָעֲשָׂבִים.

וְאָמַר: שָׁאִישׁ דָּתִי פָּגַע בְּפִילֹסוּף בַּמִּדְבָּר וְאָרַח לְחֶבְרָה לְחֶבְרָה עָמֵיתוֹת וְיָצְאוּ עֲלֵיהֶם מִן הַיַּעַר אֲרָיוֹת וּנְמֵרִים וְחִיּוֹת [מֵמִיתוֹת]. 575 עמוֹ. וְיָצְאוּ עֲלֵיהֶם מִן הַיַּעַר אֲרָיוֹת וּנְמֵרִים וְחִיּוֹת מַהַלַּחַשׁ וְהִתְּפַּלֵּל הַדְּתִי לְאֵל שֶׁיַּצִילֵנוּ, וְהַפִּילוֹסוֹף זָכַר בְּעַצְמוֹ מֵהַלַּחַשׁ וְהֹתְחַנֵּן לַדְּתִי אֲשֶׁר לְמַד יַמְשִׁילֵהוּ עֲלֵיהֶם וְיַחֲלִישֵׁם וְלֹא יָכוֹל. וְהִתְחַנֵּן לַדְּתִי אֲשֶׁר לְמַד יַמְשִׁילֵהוּ עֲלֵיהֶם וְיַחֲלִישֵׁם וְלֹא יָכוֹל. וְהִתְחַנֵּן לַדְּתִי

<sup>564</sup> הַדָּתְם מ' נַּק | אִילָּן | לאילן נ | הָאֶתְרוֹג | האתרוג שהוא נ | וְשָׁפָל | ח' ק | וּפִירוֹתִיו... בֹּהַלְּ הַבְּילִין ח' ק | כֵּן וֹכִן ק | לָהּ | ח' נ בֹּהַתְּירוֹת מתוק גדול נ בֹהַל הַהְּלוּיִם ח' ק | וְהַלְּמוּד וֹלמוֹד נ | רוֹב | ח' ק הַהְּמְוּד וֹלמוֹד נ | רוֹב | ח' ק הַהְּמְוּר וֹמוֹד נ | רוֹב | ח' ק הַהַּתְחַבְּמוּת ההתחכמות והוציאה ק 568 אִילָן כִּאילן נַק הַהַּנְוֹלוּמוֹ וֹדלועות נ הַהַתְּלוּאִים וֹ ההתחכמות והוציאה ק 568 אִילָן כִאילן נַק הַפּסְ וְהַבּוּעוֹת וִדלועות נ התחלואים נ הקבים נ | מִתְיַלְּדִים מתילדות נ | תּוֹלִיד וֹ תוֹלדה נ | הַתַּחַלוּאִים | מהשנויים והתחלואים נ 770 מִלְּמוּד מן למוֹד ק | הַחְכְמוֹת נ 571 יְאַבְּדוֹהוּ וֹ יאסק נ | הַדָּתִין הדת ק | בְּנְמוֹסִי הָאֱלֹקִים | בנמוסים האלקיים נ, בנימוסים האלהיים ק | וְיָנִיַח וִישתדל ק 573 וְסְגוּלַת וֹסגולות נ, כסגולות ק 574 שָׁאִישׁ... בְּפִילֹסוֹף שפעם אחד פגע הדתי והפילוסוף נ, כי פגע פעם א' הפילוסו הדתיי ק 575 עְמִוֹ בְּיִלְסוֹף שפעם אחד פגע הדתי והפילוסוף נ, כי פגע פעם א' הפילוסו הדתיי ק 575 עְמִוֹ חִי מְ וֹיִיֹת וֹיִיוֹת דְוֹבִים וֹפתנִים וחיות נַק | מֵמִיתוֹת מוֹ מֹ נָ,מִמִימות אַמֹ, משונות ק הַלְּכַבְּל התפלל נַק | שֻׁצִּצִילַנוּ שׁיצִילנו מהחיות הרעות נ | מַהַלַּחַשׁ... 577 לְמַד | אם לחש ב, שלמד לחש ב, דֹלוֹל שוֹה לוֹ נ | וְהַתְחַנֵּן וֹיתחנן נַקּ

the religious man, saying: "My brother, pray also for me and invoke your God." He answered: "I will do as you say, but you, who have spent your days studying their nature and their whispering, [now] depend on their mercy to leave you with me, and on my judgment that I [do not] leave you with them."

And he said: the philosopher does not have death in mind, while the religious person thinks that he has already died.

And he said: the servants of Solomon asked him about the acquisition of wisdom. He said: "A man cannot acquire it until the day he dies."

And he said: the Creator is more powerful than the sage and death is the will of the Creator: if the sage knew how to be saved from it, then he would be more powerful than God.

And he said: how well can the philosophers study the celestial bodies when they are not aware of the degeneration of their own?

And he said: just as a man cannot see the world without starting his travels from his [own] city, study will not teach any of the sciences if in the order [of study] religion is [not] the first.

וַיּאמֶר: אָחִי הִתְפַּלֵל בִּגְלָלִי וּקְרָא אֶל אֱלוֹמֶידְּ. הֱשִׁיבוֹ: אָנֹכִי אָעֱשֶׂה כִּדְבָרְדְּ אֲבָל אַתָּה שֶׁכִּלִיתְ יָמֶידְּ לִדְרוֹשׁ עַל טִבְעֵיהֶם אָעֱשֶׂה כִּדְבָרְדְּ אֲבָל אַתָּה שֶׁיַנִּיחוּדְּ אֵלַי וֶהְיֵה גַּם כֵּן מִן הַדִּין וֹלַחֲשֵׁיהֶם הֱיֵה מִן הַחֶּסֶד מֵהֶם שֶׁיַנִּיחוּדְּ אֵלַי וֶהְיֵה גַּם כֵּן מִן הַדִּין שֶׁאַנִּיחַדְּ אֲלֵיהֶם.

וְאָמַר: לֹא עָלְתָה מַחְשֶּׁבֶת הַפִּילוֹסוֹף לָמוּת וּבַעַל הַדְּת חוֹשֵׁב בִּעַצְמוֹ שֵׁכִּבָר מֵת.

וְאָמַר: שָׁאֲלוּ עֲבָדִיו לִשְׁלֹמֹה הַגְּעַת הַחְכְמָה. וְאָמַר: לֹא יוֹכַל אָדָם לְהַגִּיעַ בָּהּ עֵד יוֹם הַמְּוֶת.

וְאָמַר: הַבּוֹרֵא חָזָק מִן הֶחְכָם וְהַמְּנֶת רְצוֹן הַבּוֹרֵא, לוּ יְדָעוֹ הַחָכָם הָיָה מִתִאַנֵּה לְהִנָּצֵל מִמֵּנָה וְהָיָה חָזֶק מִן הָאֵל.

וְאָמַר: מַה הֵטִיבוּ הַפִּילוֹסוֹפִים בְּחָקְרָם עַל הָעֲצָמִים הַשִּׂבִלִּיִּים לוּ זָבָרוּ רִקַב עַצְמוֹתֵיהֵם?

יוּכָל הָאָדֶם לְרְאוֹת כָּל הָאָדֶץ בּּלְעֲדֵי הַפְּמוּד בָּל הָאָבֶץ בּּלְעֲדִי הַפְּמוּד בָּל הַחְבְמוֹת זוּלְתִי הַפַּסְעוֹת וְעִירוֹ בַּתְּחִלָּה, כָּכָה לֹא יַשִּׂיג הַלְּמוּד כָּל הַחְבְמוֹת זוּלְתִי עַל הַפַּדֶר, וְהַדְּת רִאשׁוֹנְה.

<sup>578</sup> וַיּאֹמֶר וֹ וִיּאֹמֶר אָחִי ח' קּ | בִּגְלָיִן בעדינּ | אֱלוֹקֶידְּ אַלהיִדְ קּ | אָנֹכִי אַני 578 נַיּאֹמֶר וְ וֹיִּאֹמֶר אָחִי ח' קּ | בּגְלָיִן בעדינּ | אֱלוֹקֶידְּ אַלהיִדְ קּ | אָנֹכִי אַנּ בַּןְ בַּקְבְּרְדְּ כִדבריִדְ נִקּ | לִּדְרוֹשׁ ח' קּ | 580 הַחֶּסֶד | הדין קּ | מַהֶּס | ח' קּ | נַּס בַּן ח' קּ | נַּס בַּן ח' נִקּ | הַדִּיון הדין ממני קּ | 582 עַלְתָה עלנּ וֹ הַדָּת הריב קּ 583 הַמְּעֶת שאלו עבדיו לשלמה חשד את עצמו קּ | בְּעַצְמוֹ | את עצמו נּ | 584 שַׁאֲלוּ בַּדְּעַת החכמה לדעת בה יום המות קּ | הַנְּעַת הגיעה נּ | וְאָמֵר בּ. 585 אָדָס | המלך ע' ה' הגיעה בּ | וְאָמֵר בּ זֹעת בה יום המות קּ | הַנְּעַת ה' הוֹ לוֹלְא נּ | יְדְעוֹ | ח' נּ בּ בּ 585 לְהַנְּעֵן לֹדעת נּ | הָּהָנְהן תהיה נּ | 585 לִּן לְאנּ 195 וְעִירוֹ בַּתְּחִלָּה ה' נּ | וְהָיָה | תהיה נּ | 585 לִּן לִאנּ 1951 וְעִירוֹ בַּתְּחִלָּה ה' נּ | הָלָמוֹד נּ | בָּלֹ ח' נּ | בְּלֹ ח' נּ | הִיֹנְ בַּלֹן ח' נּ

And he said: the philosopher will spend all he has on clothes and housing, while the religious man is satisfied with [wearing] worn clothes while studying between the oven and the stove, and all this thanks to his piety and the strength of his faith.

And he said: there are sages who establish regulations and set laws that the multitude observes, but there are others who disregard them in their chambers. וְאָמַר: יְפַזֵּר הַפִּילֹסוֹף כָּל אֲשֶׁר לוֹ בְּמַלְבּוּשִׁים וּבְדִירָה, וְדֵי לוֹ לַדְּתִי לִלְמוֹד בִּבְלוֹיֵי בְּגָדִיו בֵּין תַּנּוּר לְכִירַיִם, וְכָל זֶה מִן 595 הַחֲסִידוּת וְחוֹזֶק הָאֱמוּנָה.

וְאָמַר: רַבִּים מֵאַנְשֵׁי הַחְכְמָה יַעֲמִידוּ סְיָיגִים וִיחַדְּשׁוּ תַּקְנוֹת יָקַיִּימוּם הֶהָמוֹן, וּמֵהֶם יְבַטְּלוּם בְּחַדְרֵיהֶם.

<sup>593</sup> וּבְדִירָה] בדירה נאה נ

### [The Section] on the Value of Wisdom and the Order of Study

And he said: studying [involves] great pain, woe to him who suffers it, but does not get any benefit!

And he said: study naked and barefoot and you will get to teach from a golden chair.

And he said: it is painful to study when you are a young man, but how delightful its results when you are old!

And he said: when the members of a family become learned, even the well-born defer to them.

And he said: there are two things that are equal: the naïve man who boasts over his parent's virtue and he who collects books to have them locked away.

And he said: when a king stands up for a sage, the latter forgets his poverty and his lack.

And he said: the manner of the people is to separate the straw from the grain before eating it, while the manner of the sages is to eat the straw and the grain together and to separate the straw afterwards.

And he said: when the sage looks at those who are above him, he sees himself lowly and makes efforts to ascend; and when he looks at those who are below him, he becomes arrogant and acts lazily until he falls, similar to the behaviour of an eagle.

ניין] ח' ג 611

#### - הַמְּדַבֵּר בְּמַעֲלַת הַחְכְמָה וְסֵדֶר הַלִּמוּד

ָוְאָמֵר: הַלִּמוּד צַעַר עָצוּם, אוֹי לְסוֹבְלוֹ מִבְּלְתִּי תּוֹעֶלֶת.

וּאָמַר: לְמוֹד עָרוּם וְיָחֵף וְתִוְכֶּה לְלַמֵּד בְּכִּסֵא זְהָב.

וְאָמַר: מַכְאוֹבִים לִמּוּד בַּנְעוּרִים וּמַה נָּעֲמוּ בִּזְקוּנְיו.

ָוְאָמֵר: בְּשֶׁיִּלְמְדוּ אַנְשֵׁי הַמִּשְׁפְּחָה יִבְּנְעוּ הַמְּיוּחָסִים אֲלֵיהֶם.

וְאָמַר: שְׁנַיִם הֵם בְּמַעֲלָה שְׁוָה: הַפְּחוּת שֶׁיְלַקֵּט מַעֲלַת אָבוֹתִיו לְהִתְפָּאֵר בָּהֶם וּמִי שֶׁיֶאֱסוֹף הַסְּפְרִים וְיִנְעוֹל עֲלֵיהֶם.

קּנֵי [א106] הֶחָכָם יִשְׁבַּח כָּל רִישׁוּ הַבֶּלֶדְ מִפְּנֵי [א106] הֶחָכָם יִשְׁבַּח כָּל רִישׁוּ וְחֶסְרוֹנוֹ.

וְאָמַר: דֶּרֶדְּ הַבְּרוּאִים לִבְרוֹר הַתֶּבֶן מִן הַבַּר טֶרֶם יאֹכְלוּהוּ, וְדֶרֶדְ הַחֲכָמִים לֶאֱכוֹל הַתֶּבֶן וְהַבַּר יַחְדְּיו וְלִבְרוֹר הַתֶּבֶן אַחֲרִי כֵן.

וְאָמַר: בְּהַבִּיט הֶחְכָם לְעֶלְיוֹנִים מִמֶּנּוּ יֵקַל בְּעֵינִיו וְהוּא מְשְתַּדֵּל עַל הָעֲלִיִּיה, וּבְהַבִּיטוֹ לְשִׁפְלוֹ יִגְבַהּ לְבּוֹ וְהוּא מִתְרַשֵּׁל עַד 610 נִפְלוֹ, וְכָכָה עִנְיַין הַנָּשֶׁר.

<sup>598</sup> הַמְּדַבֵּר] שער גּ | הַלְּמוּד] למודה גּ 599 מִבְּלְתִּי] בלי ג 600 וְתְזְכֶּה לְלַמֵּד] ותלמד נ 598 בַּגְעוּרִים] הנעורים גּ | בִּזְקוּנְיו] זקוניו ג 600 וְאָמַר...אֲלֵיהֶם] ח' ג 603 הַפְּחוּת] ח' ג שׁיְלַקֵּט] מי שילקוט ג 606 וְחֶסְרוֹנוֹ] ח' ג 608 יַחְדְּיוֹ] יחדו מג 609 בְּעֵינָיו] בעיניו וישכל ג

And he said: a rich person was asked: "If you become poor, what will you do when people who used to respect you begin humiliating you?" He replied: "I will learn wisdom and [even] kings will honour me."

And he said: the honour from wisdom is like the light from the sun: it goes everywhere.<sup>44</sup>

And he said: I have not seen any activity with [more] honour and benefit than wisdom.

And he said: I have not seen any sage affected by a bad thing except for excessive wisdom.

And he said: the perfect sage can drown his enemies in his friends' spittle.

And he said: why is a sage great? Because the masses hope for reward through his honour.

And he said: sages in this world are like the sun during the day and the moon during the night, even if they were covered once by the cloud of folly.

And he said: sages are entitled to be proud, but they act humbly, while the mobs should be humble, but they act proudly.

And he said: God created this world and put sages as its leaders and kings as their deputies.

<sup>44</sup> Literally: it does not have a designated place.

וְאָמַר: אָמְרוּ לְעָשִׁיר: בְּשֶׁתְּרוֹשֵׁשׁ, מַה תַּעֲשֶׂה מִמְּה שֶׁהְיוּ הָאֲנָשִׁים מְכַבְּדִים אוֹתְדּ וְאַחַר כָּדְ יִבְזוּדְּ? אָמַר: אֶלְמוֹד הַחְכְמָה וִיכַבִּדוּנִי הַמְּלֶכִים.

ַן אָמַר: בְּבוֹד הַחְכְמָה בְּאוֹר הַשֶּׁמֶשׁ, אֵין לוֹ מְקוֹם מְיוּחָד.

וְאָמַר: לֹא רָאִיתִי בְּכָל הַמְּלָאכוֹת כָּבוֹד וְתוֹעֶלֶת יוֹתֵר מִן הַחָכְמָה.

וְאָמַר: לֹא רָאִיתִי חָכָם מְצָאוֹ רַע זוּלְתִי עם רְבָבוֹת מְן הַחָכִמָה.

[בְּרוֹק] לְהַטְבִּיעַ שׂוֹנְאוֹ [בְּרוֹק] לְהַטְבִּיעַ שׂוֹנְאוֹ [בְּרוֹק] אוֹהַבָּיו.

וְאָמַר: מַה גָּדוֹל הֶחָכֶם? כִּי הֶהָמוֹן יִקוּוּ גִּמוּל בִּכְבוֹדוֹ.

וְאָמַר: הַחֲכָמִים בָּאָרֶץ שֶׁמֶשׁ בַּיּוֹם וְיֶרֵחַ בַּלִיְלָה, וּפַּעַם כִּסְּם עַנַן הַסִּכְלוּת.

יְשְׁפִּילוּהוּ, הַחֲכָמִים יְכוֹלִים לְהָרִים רֹאִשׁ וְהֵמָּה יַשְׁפִּילוּהוּ, קֹבְיָה מִן הַחִיּוּב עַל הֶהְמוֹן לְהַשְׁפִּילוֹ וְהֵמָּה יְרִימוּהוּ.

וְאָמַר: בָּרָא הָאֵל אֶת עוֹלְמוֹ וְשָׂם הַחֲכָמִים מַנְהִיגִיו וָהַמְּלַכִים מִשִּׁנֵיהֵם.

<sup>[ 136</sup> הָאַנָּשִׁים] ח' נ | וְאַחַר כָּדְּן ח' נ | יִבְזוּדְּן ויבוֹדְ נ [ 615 בְּבוֹד הַחְכְמְהּן ח' נ | בְּאוֹר הַחָכְמְהּן ח' נ | 618 הַחְכְמְהּן ח' נ באור נ [ 616 יוֹתֵר... [ 616 הַחְכְמְהּן כמו בחכמה נ [ 618 יוֹתֵר... בְּבְבוֹדוֹן ח' נ [ 620 וּשָׁעֵם] ולפעמים נ | בָּסְם מּל נ [ 620 יִרִימוּהוּן ח' נ [ 620 יִרִימוּהוּן ח' נ

And he said: he who leads people with his wisdom and good counsel, but has not taught anyone, resembles the sun that shines over everything when nobody is able to light a lamp; and he whose wisdom is well-known, but learned by few—not because he withheld it from them—resembles the moon that is ready to give light to everyone in the market who is eager for it, when the shops are closed.

And he said: do not let the seraph or the sage look at you.  $^{45}$ 

And he said: do not disagree with a sage until you are equal to him.

And he said: the happiness of sages lies in answers.

And he said: one sage was asked: "[Why] did you not get married and have children?" He replied: "Indeed I have married wisdom and fathered books."

[And he said: nature does not keep back what each creature deserves: people of *musar* arouse hearts towards them to honour their status; through pious people others implore God in moments of trouble, and their actions set examples and lead the city with their regulations and laws; intelligent people keep the world with their counsel; and sages are seated by kings on their thrones.]

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> This may mean to be cautious and avoid committing evil in the presence of God and men, but the meaning remains puzzling.

וְאָמַר: מִי שֶׁיַּנְהִיג הָאֲנָשִׁים בְּחָכְמָתוֹ וַעֲצְתוֹ וְלֹא לְמַד בְּקֹבְעָדִיו יְדַמֶּה לַשֶּׁמֶשׁ הַמֵּאִיר לַכֹּל וְלֹא יַדְלִיקוּ מִמֶּנוּ מְאוֹר, וּמִי בּלְעָדִיו יְדַמֶּה לַשֶּׁמֶשׁ הַמֵּאִיר לַכֹּל וְלֹא יַדְלִיקוּ מִמֶּנוּ מְאוֹר, וּמִי שֶׁנִּתְפַּרְסְמָה חָכְמָתוֹ וּמְעַטִים לוֹמְדֶיהְ וְלֹא מִמְנִיעָתוֹ בְּמוֹ הַיָּרֵחַ שָׁנִּתְפַּרְסְמָה חָכְמָתוֹ וְמְעַטִּים לוֹמְדֶיהְ וְלֹא מִמְנִיעָתוֹ בְּמוֹ הַיָּרֵחַ הַזּוֹרַחַת בַּשׁוּק מוּכֶנֶת לְהָאִיר לְכָל מִי שֶׁיַּחְפּוֹץ וְהַחֲנוּיוֹת נְעוּלִים.

ּ וְאָמַר: הַשָּׂרָף וְהֶחְכֶם אַל יַבִּיטוּדְ

וְאָמַר: אַל תַּחֲלוֹק עִם חָכָם עַד שֶׁתִּשְׁתַּוֶּה לוֹ.

. וְאָמַר: שִׂמְחַת הֶחְכָם בַּתְּשׁוּבוֹת.

וְאָמַר: שָׁאֲלוּ לְחָכָם: לֹא נָשָׂאתָ אִשָּׁה וְהוֹלַדְתָּ בָּנִים? אָמַר: בְּבָר נָשָׂאתִי הַחָכְמָה וְהוֹלַדְתִּי הַסְּפָּרִים.

ַןּאָמַר: אֵין הַשָּבַע גּוֹרֵעַ חוֹק כָּל נִבְרָא: [אַנְשֵׁי] הַמּוּסְר יְעוֹרְרוּ הַלְּבָבוֹת לִקְרָאתָם וִיכַבְּדוּם בְּמַעֲמֶדָם, הַחֲסִידִים יְבַקְשׁוּ יְעוֹרְרוּ הַלְּבָבוֹת לִקְרָאתָם וִיכַבְּדוּם בְּמַעֲמֶדָם, הַוְיִנְהָגוּ הַמְּדִינָה בּמְקוּנֵיהֶם לָאֵל בְּצָרָה וּפָּעֲלֵיהֶם יַנִּידוּ הַאָּרֶץ בַּעֲצָתָם, בְּתִקוּנֵיהֶם וְדִינֵיהֶם, וְהַמַּשְׂכִּילִים יַעְמִידוּ הָאָרֶץ בַּעֲצָתָם, וְהַחֲכָמִים יוֹשִׁיבוּם הַמְּלְכִים עַל כִּסְאוֹתָם.]

<sup>630</sup> לַשֶּׁמֶשׁ] השמש גּן וְלֹא] אבל לא נ 631 שֶּׁנְתְפַּרְסְמָה] שנתפרסם נ 632 מוּכֶנֶת] מוכנת נ 634 וְאָמֵר...לוֹ] ח' נ 635 הֶחְכָם בַּתְּשׁוּבוֹת] האדם בתשובותיו נ 637 כְּבָר] ח' נ 638 וְאָמֵר...לוֹם מ' נ

And he said: there are four [people] who do not know four [things]: the wild man does not know virtues and proper behaviour; the sick man does not taste the sweetness of honey; young men do not know the pleasure of sexual intercourse; and the stupid man does not know the value of wisdom.

[And the sage said to his students: when you stick to one of the sciences, do not disparage the others.]

[And he said: the student desires to read books, but despises them after reading them.]

And he said: learning is like fields, and stories are like gardens.

And he said: learning is like food, and stories arouse the appetite.

And he said: if it were not for stories, we would be fed up with the foundations of wisdom.

And he said: through innocence we believe in *Haggadot*, but through [scholarship] we falsify them.

וְאָמַר: אַרְבָּעָה לֹא יֵדְעוּ אַרְבָּעָה: לֹא יֵדַע הַמִּדְבָּרִי הַמִּדּוֹתִיוּת וְהַהַנְהָגוֹת, וְלֹא יִבְחֵן הַחוֹלֶה מֶתֶק הַדְּבַשׁ, וְלֹא יֵדְעוּ הַנְּעָרִים טַעַם הַמִּשְׁגָּל, וְלֹא יַבִּיר הַבְּסִיל יֶקֶר הַחְכְמָה.

ָוְאָמַר הֶחְכָם לְתַלְמִידְיוּ: בְּעִמְדֵנוּ עַל הַחְכְמָה מִן הַחְכְמוֹת, אַל תִּעוֹרִרוּ עַל זוּלָתֶם.]

ַןאָמַר: יִשְׁתּוֹמֵק הַלּוֹמֵד לִקְרֹא הַסְּפָּרִים וְאַחַר שֶׁקְּרָאָם [וְאָמַר: יִשְׁתּוֹמֵק הַלּוֹמֵד לִקְרֹא הַסְּפָּרִים וְאַחַר שֶׁקְּרָאָם

וּאָמַר: הַלְּמוּדִים שָׁדוֹת וְהַסְּפּוּרִים גְּנוֹת.

וְאֶמַר: הַלִּמוּדִים מְזוֹן וְהַסְּפּוּרִים מְעוֹרְרִים אוֹתוֹ.

וָאָמַר: לוּלֵי הַסְּפּוּרִים הָיִינוּ קָצִים בְּעָקְרֵי הַתּוּשִׁיָה.

וּאָמַר: מִצַד הַתִּמִימוּת נַאֵמִין בַּהַגָּדוֹת וּמִצַד אַחֵר נַכִּזִיבֶם.

<sup>643</sup> אַרְבָּעָה¹ ח' נ | יַדְעוּן יודעו נ | אַרְבָּעָה² הארבעה נ | הַמְּדְבָּרי] האיש המדברי נ 644 הַמְּדוֹתִיּוּת וְהָהַנְּהָגוֹת] הנהגות המדות נ | יִבְחַן] ידע נ | קֶתֶק] מתיקות נ 644 הַמְּדוֹתִיּוּת וְהָהַנְהָגוֹת] הנהגות המדות נ | יִבְחַן] ידע נ | קָקָה] מ' נ 348 וְאָמֵר... (645 הַנְּעָרִים] הילדים נ | יָקֶר] כבוד נ 646 וְאָמֵר... בּלָהְיָם] מ' נ 651 אוֹתוֹן תאוותו נ 652 לוּלַין לולא מנ 653 וְאָמֵר... נַבְּיִבִם] ח' נ

#### [The Section] on the Science of Medicine

He said: there are four [things] that are the happiness of four [different kinds of people]: the moon is the happiness of thieves; the transgressions of the people are the happiness of the king; flaws are the happiness of enemies; and the anger of the Creator towards His creatures is the happiness of doctors.

And he said: when you need a doctor, you consider him God; when he rescues you from danger, you think of him as a king; when you have recovered, you see him as a man like you; and when he asks for payment, you think of him as a devil.

And he said: a doctor has more tributes from the inhabitants of a city than the king.

And he said: there are two things that are wondered about: who will heal the doctor of the city if he gets sick, and who will execute the executioner if he is sentenced to death.

And he said: the king fears two people: the doctor and the artist.

And he said: important people will walk after these two: a judge exiting the court and a doctor exiting the house of a sick person.

And he said: many mild illnesses are worsened by doctors themselves in order to increase their fees.

#### - הַמְּדַבֵּר בְּחָכְמַת הָרְפּוּאָה

קּמָר: אַרְבָּעָה שִׂמְחַת אַרְבָּעָה: הַיָּרֵח שִׂמְחַת הַגַּנְּבִים, חַטְּאת הַבּוֹרֵא הָעָם שִּמְחַת הַמֶּלֶדְ, וְרוֹעַ הַמִּדּוֹת שִׁמְחַת הָאוֹיְבִים, וְכַעַס הַבּוֹרֵא הַעָּם שִׁמְחַת הָרוֹפָּאִים.

וְאָמַר: הוּצְרַכְתָּ הָרוֹפֵא תַּחְזִיקֶנּוּ אֶלֹקִים, הוֹצִיאַדּ מִן הַסַּבְּנָה תְּדַמֶּנּוּ מֶלֶדְ, נִתְרַפֵּאתְ שָׁב בֶּן אָדָם כְּמוֹתְדְּ, שָׁאַל הַפַּרְעוֹן הַחְשְׁבֵהוּ שָּׂטָן.

וְאָמֵר: יֵשׁ לְרוֹפֵא [מַס] עַל אַנְשֵׁי הָעִיר יוֹתֵר מִן הַמֶּלֶךְ.

וְאָמַר: שְׁנַיִם יִתְמְהוּ עֲלֵיהֶם: הָרוֹפֵא כָּל הָעִיר אָם יֶחֱלֶה מִי יְרַפְּאֶנוּ, וְהוֹרֵג כָּל הַמְּחוּיָבִים אָם יִתְחַיֵּיב מִי יַהַרְגֶנוּ.

וְאָמַר: שְׁנִים יִרְאוּ הַמֶּלֶדְ [מֵהֶם]: הָרוֹפֵא וְהָאוֹמְן.

קן מָן (בְּצֵאתוֹ (בְּצֵאתוֹ) מְן הָלִים: הַשׁוֹפֵט (בְּצֵאתוֹ) מְן הַהְצָר: שְׁנַיִם יֵצְאוּ אַחֲרֵיהֶם הַגְּדוֹלִים: הַשׁוֹפֵט (בְּצֵאתוֹ) מְּבֵית הַחוֹלֵה.

וְאָמַר: כַּמְה מִז הַתַּחֲלוּאִים הַקַּלִּים יַכְבִּידוּ הָרוֹפְאִים לְהַרְבּוֹת שָּׁכָרֶם.

<sup>654</sup> הַמְּדַבֶּר] שער המדבר נ 655 אַרְבָּעָה¹] ח' נ 656 וְרוֹעֵן רוע נ | וְכַעַס] כעס נ 658 הַמְּדַבָּר] שער המדבר נ 659 נִתְרַבֵּּאתְן נרפית נ | שָׁאַל] ישאלך נ 661 מַס] מ' נ 658 הוּצְרַכְתָּן הוצרכת אל נ 659 נִתְרַבּּאתְן נרפית נ | שָׁאַל] ישאלך נ 662 מַס] מ' נּן בְּנְאָנוּן ירפאהו נ | הַמְּחוּיָבִים] המחייבים נ 664 הָרוֹפָאן ראו נ | מָהֶס] מ' נ | וְהָאוֹמְןן האופה נ 665 אַחַרִיהָם] החריהם נ | בַּצַאתוֹן מ' נ 667 מִן הם נ | הַתְּחַלוּאִים וֹ החלאים נ

And he said: many doctors know nothing from the art of medicine that can heal an extremely sick person by looking at their faces and the tone of their speech.

And he said: of all doctors, choose for yourself these two: the relative and the old.

And he said: a sudden death is a decree [from God], so the doctor is innocent.

And he said: there are three kinds of people who, despite their culture and civilisation, are despised: the foreigner, the lover, and the doctor.

And he said: the scared doctor says: "What have you done?" And the wise one commands: "Do."

And he said: he who has not killed many people is not a doctor.

And he said: two people that get rich very quickly: heirs, who are happy with their sick relatives, and merchants of balsams, who are happy with doctors.<sup>46</sup>

And he said: you will find that most doctors are very old, because the angel in charge of death leaves them [here] to increase their provisions.

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> The grammar of the Hebrew epigram is a bit tricky, but it makes sense to think that heirs would get rich fast when their sick relatives die. Likewise the case with merchants of balsams, who get rich through doctors, for the latter issue prescriptions to sick people that they need to buy from the merchants.

וְאָמַר: רַבִּים מִן הָרוֹפְאִים לֹא יֵדְעוּ מֵחָכְמַת הָרְפּוּאָה דְּבָר יִתְרַפֵּא מִיָּדָם הַחוֹלֶה הַמְּסוּכָּן בִּרְאִיַּית פְּנֵיהֶם וְטַעַם דִּבְרֵיהֶם.

וְאָמַר: בְּחַר לְדְ מִן הָרוֹפְאִים שְׁנַיִם: קְרוֹבְדְּ וְהַזְּמֵן.

וְאָמַר: הַמִּיתָה פִּתְאוֹמִית גְּזֵרָה וְהָרוֹפֵא נָקִי.

וְאָמַר: שְׁלֹשָׁה מִבְּנֵי הַמּוּסָר וְהַיִּישׁוּב וְהֵם נִמְאָסִים: הַנְּכְרִי וָהַחוֹשֵׁק וָהָרוֹפֵּא.

?פְּאָמַר: הָרוֹפֵּא הַמַּבְהִיל [ב106] אוֹמֵר: מֶה עֲשִׂיתֶם 675 וְהֶחְכָם אוֹמֵר: עֲשׂוּ.

וּאָמַר: מִי שֵׁלֹא הֵמִית רוֹב מִסְפַּר בְּנֵי אָדָם אֵינֵנוּ רוֹפֵא.

וְאָמַר: שְׁנִיִם עֲשִׁירִים בְּמְעֵט זְמַן: הַחוֹלִים שִּׁמְחָתָם הַיּוֹרְשִׁים, רוֹכְלֵי הַבְּשָּׁמִים שִׂמְחָתָם הָרוֹפָאִים.

קאָמַר: רוֹב הָרוֹפְאִים תִּמְצָאֵם זְקֵנִים בְּאִים בְּיָמִים בַּעֲבוּר כִּי הַמַּלְאָדְ הַמְּמוּנֶּה עַל הַמְּוֶת יַנִּיחֵם לְהַרְבּוֹת צִידּוֹ.

קר] פראומית ב 670 קָבֶר] כלל ג 670 וְטַעֵם] ונועם מנ 671 לְּדֶּן ח' נ 672 פִּתְאוֹמִית] הפתאומית נ 669 פּקָרוֹפָא וְטָעֵם ח' נ 677 רוֹב...בְּנֵין מספר רב מבני נ 678 שְׁנֵים...פְסָר 673 וְהָרוֹפָאִים] מספר המטים שלשה שמחים: היורשים, והרופאים, ורוכלי הבשמים נ 680 הָרוֹפְאִים] החכמים נ וֹן וֹנָנִים ח' נ

And he said: even if all doctors are your friends and are happy that you are alive, you will not find anyone [able] to cure you when you get sick.

And he said: there are two people who will not be welcome after death either in the world of reward or in the world of punishment, and they are the doctor and the musician.<sup>47</sup> When the musician and the doctor die, the musician will take his instrument and his stick and the doctor his books and formulas; they will go to the entrance of the world of reward, and request that Methuselah and Noah let them in, 48 and these [two] will say: "What are your names?" The doctor will answer: "I know how to cure every affliction and illness, to balance creaturely humours, to sweeten life, and to keep people from diseases." The musician will say: "I awaken the heart to joy, turn the soul of people from grief into happiness, and drive away concerns." The gatekeepers will reply: "You will not get in here, for here we have great joy, abundant light overflowing [everywhere], and considerable rejoicing; for concern and sadness are far from us, so that we are not in need of games or music; and also material circumstances are non-existent here, we do not fear illnesses when we are sane and we do not have any diseases that need to be removed by a doctor, but go [both

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> The author seems to be telling this *mashal* as a prediction of the treatment that a musician and a doctor will get after death; that is why the future tense works better in the translation.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> Methuselah and his grandson Noah are taken as examples of longevity and righteousness, respectively, which may explain why they are put as gatekeepers of the world of reward, where life is eternal and just.

וְאָמַר: אַלּוּ כָּל הָרוֹפְאִים אֲהוּבֶיךּ שְׂמֵחִים עַל חַיֶּידּ, לֹא תִּמְצָא מִי שֵׁיַרִפָּאַדּ בִּעַת שֵׁתֵחֵלֵה.

וָאַמַר: [שָׁנַיִם] לֹא יָקַבְּלוּם אַחַר הַמַּוֵת לֹא לְעוֹלַם הַגְּמוּל יקח וַלֹא לְעוֹלַם הַעוֹנֵשׁ, וְהֶם הַרוֹפֵא וְהַנּוֹגֵן. בְּמוֹת הַנּוֹגֵן וְהַרוֹפֵא יִקְח 685 הַנּוֹגֵן כָּלֵי נָגוּנוֹ וּמַקֵלוֹ בָּיָדוֹ וְהָרוֹפֵא סִפַּרֵיו וְנוּסְחָאוֹתִיו וְיֵלְכוּ בּפַתַח שַעַר עולַם הַגִּמוּל וְיִקרָאוּ לְמִתוּשֵׁלַח וּלְנֹח לְהַכְנִיסָם, וְיַעֲנוּ לַהֵם: "מַה שָׁמוֹתֵיכֶם?" יִשִּׁיבֶם הַרוֹפֵא: "אַנֹכִי יוֹדֵעַ לְרַפּאות כַּל מַדְוָה וְכַל חוֹלִי וּמַנָהִיג הַבִּרוּאִים בְּמֵזֶג שָׁוָה וּלְהַמְתִּיק חַיֵּיהֶם וּלְשַׁמְרֵם מָן הָחֵלַיִים". וִיאמַר הַנּוֹגֵן: "אַנֹכִי מֵעוֹרֵר הַלְּבַבוֹת לִשַּׁמֶחַ וּמֵשִׁיב נָפָשׁ הַאָּנָשִׁים מִיַּגוֹן לְשִׁמְחַה וּמֵנִיס הַדְּאַגוֹת". וַיַעַנוּ אוֹתַם הַשּׁוֹעַרִים: "לֹא תַבוֹאוֹ הֶנָה, הַנָּה יֵשׁ וְיֵשׁ אָתַנוּ שִׂמְחָה וְאוֹר שֵׁפַע שׁוֹפֵע וְהֶעָרָה נְכְבֵּדֶת וְהַדְּאַגָה וְהַעְצַבוֹן רְחוֹקִים מִמֶּנוּ שָׁנִּצְטְרֵךְ לְמִשְׂחָקִים וּלִנְגּוּנִים בַּעֵבוּרָם, וְכֵן הַמְּקָרִים הַגַּשָּׁמִיִים נִמְנָעִים אֱצְלֵנוּ, לֹא נִירֵא בְּעֵת הַבְּרִיאוּת מְן הַחוֹלִי וָלֹא יִבוֹאֵנוּ שׁוּם מַחֲלַה שָׁנִּצְטַרֶךְ בִּגְלַלָה לְרוֹפָאִים לַהָסִירָה, אֲבָל לְכוּ לְעוֹלַם הָעוֹנֶשׁ הַמַּר וְהַנָּמְהָר אוּלֵי תּוּכְלוּ לָהוֹעִיל לָעַנִיִּים הָאוּמְלֶלִים הַכּוֹאֲבִים הַשּׁוֹכְנִים בְּתוֹכוֹ אוּלַי

<sup>682</sup> אַהוּבֶיךּ] ח' ג | 684 שְׁנַיִם] מ' מג 685 וְהָם] ח' ג | הַנּוֹגן וְהָרוֹפַא וֹהרוּמא וֹנַח 686 וּמַקֵּלוֹ בְּיָדוֹ] ח' ג | סְפָּרָיו וְנוּסְחָאוֹתִיוֹ | ספרו נוסחותיו ג 687 עוֹלַם] ח' ג | וּנְּק 686 וּמַקֵּלוֹ בְּיָדוֹ] ח' ג | ספרו נוסחותיו ג 687 מַדְנָה] מחלה ג | וְכָל חוֹלִי] ולישר 688 מַה שְׁמוֹתֵיכֶם] מי אתם ג | יוֹדַעֵּן אדע ג 689 מַדְנָה] מחלה ג | וְכָל חוֹלִי] ולישר הגוף הנגיף ג | בְּדרְד ג | וּלְהַמְתִּיק] ולמתק ג 690 הָחֶלְיִים] החלאים ג | מעוֹבַר] יודע לעורר ג 691 לְשָׁמַח] ולשמחם ג | וּמַשִּיב...לְשִׁמְחָה] ח' ג 692 הַנָּה²] ח' ג וידע לעורר ג ווֹהָעַצְבוֹן והמרריות ג ווֹהַלָּבְּלָהְ לַמְשְׁחָקִים וּלְנִגוּנִים ולמצחקים ג | בּגללו ג | 693 לַהְסִירָהּ] להסירו ג | וְהַנָּמְהָרֹן ח' ג | וְהַנָּמְהָרֹן ח' ג | 696 לַהְסִירָהּ] להסירו ג | וְהַנָּמְהָרֹן ח' ג | 698 הַאוֹמִלְלִים | ח' ג | וְהַנָּמְהָרֹן ח' ג | 698 הַאוֹמִלְלִים | ח' ג | וְהַנָּמְהַרֹן ח' ג | 698 הַאוֹמִלְלִים | ח' ג | וְהַנָּמְהַרֹן ח' ג |

of you] to the bitter and violent world of punishment: you might be of some use to those poor, miserable, and suffering people living there and [you two might] be admired [there]." After hearing these words, the doctor, with his books, and the musician, smiling and shaking his head, will go and call at the entrance of the world of punishment. Og and Goliath the Philistine will come out to them in order to let them in.<sup>49</sup> and they will ask: "Who are you?" They will reply as before, and then [the gatekeepers] will say: "If that is the case, go from here because music will not be helpful in this place of bitter lamentation<sup>50</sup> and deep mourning, because of the finger of God, so what can music and amusement encourage [here] but sadness? And there is no doctor able to cure them [who abide here] or remove the illness that has been put in them; quite the opposite: [he will] increase their diseases and their great affliction; so [better for you] to go to that high mountain facing the wasteland; and when the musician gets sick, the doctor can cure him, and when the doctor gets worried, the musician can play music and cheer him up; there you will find a frankincense tree, with fruits for food and leaves for healing;<sup>51</sup> and when your wives die, they will be sent to you there."

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> Og and Goliath are two examples of biblical characters famous for their great size and strength, but who lost battles against the Israelites: Moses and his men, in the first case, and David, in the second.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> Mic. 2.4.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> Ezek. 47.12.

[תָּעֶרְצוּ]". וּכְשָׁמְעָם אֵלוּ הַדְּבָרִים יֵלֵדְ הָרוֹפֵּא עִם סְפָּרָיו וְהַנּוֹגֵן הוֹלֵךְ מִצַחֵק וּמֵנִיד רֹאשׁוֹ, וְיִקְרָאוּ בְּפֶתַח שַׁעַר עוֹלַם הָעוֹנֵשׁ. ּןיֵצְאוּ אֲלֵיהֶם עוֹג וְגָלִיָת הַפְּלִשְׁתִּי הַשׁוֹעֲרִים לְהַכְנִיסֶם וְיִשְׁאָלוּם: מִי אַתֶּם?" וְיַעֲנוּ כְּמַעֲנֵיהֶם הָרִאשׁוֹן, וְאָז יַעֲנוּ לְהֶם: "אָם כֵּן לְכוּ" לָכֶם מִפֹּה כִּי לֹא יוֹעִילוּ הַנְּגִינוֹת אֶל מְקוֹם נְהִי נִהְיָה אֵבֶל כְּבֵד אֶצְבַּע אֱלֹקִים, וּמַה יַּמְרִיצֵם הַנְּגִינָה וְהַשְּׁחוֹק זוּלָתִי אֶבְלָם? וְלֹא יַבְרִיאֵם כָּל רוֹפֵא וּמִי יָסִיר כָּל מַחֲלָה אֲשֶׁר הוּשְׁמָה בְּקְרְבָּם בּּלְעֲדֵי לְהוֹסִיף חָלְיָים וּמַדְוֵיהֶם הָעֲצוּמִים, אֲבָל עָלוּ לָכֶם בָּהָר ַהַהוּא הַגָּבוֹהַ הַפּוֹנֶה מוּל הַיְּשִׁימוֹן וְכַאֲשֶׁר יֶחֱלֶה הַנּוֹגן יְרַפְּאֵהוּ הָרוֹפֵא וְכַאֲשֶׁר יִדְאַג הָרוֹפֵא יְנַגֵּן הַנּוֹגֵן וְיִשְׂמְחֵהוּ, וְלָכֶם שָׁם ּתִּמְצָאוּ אִילָן הַלְּבוֹנָה יִהִיֶה לָכֶם פַּרִיוֹ לְמַאֲכֶל וְעָלֵהוּ לְתִרוּפָה, 710 וּבְמוֹת נִשׁוֹתֵיכֶם נִשְׁלַחֶם אֱלֵיכֶם שַׁמַּה״.

703 נָהִי נָהָיָה] מי' ב ד 709 פַּרִיוֹ...לְתַרוּפָה] יח' מז יב

ו נ 701 אָמָרֶהֶם] ח' נ 701 מַעַחָק] ומצחק נ בְּפֶּתַח] ח' נ 701 וְיִצְאוּ אֲלֵיהֶם] ח' נ 699 תַעַרִצוּ עוֹג וְגַלִיַת | לעוג ולגלית נ | הַשּׁוֹעַרִים | ח' נ | וְיִשְׁאַלוֹם | וישאלם נ 702 וְיַעַנוּ...הַרְאשׁוֹן ויענום כמענם הראשונה שהשיבו לשוערי עולם הגמול נ 703 אֱל מְקוֹם] במקום נ | נְהִיָה נהיה כי אם ג 704 וְהַשָּׁחוֹק] והצחוק ג | זוּלָתִי] זולת ג | וְלֹא] ואיכה ג 705 מַחֵלָה המחלה נ 706 הָעֵצוּמִים] ח' נ 707 מוּל] אל מול נ 708 ינַגַּן...וְיִשְׂמָחֵהוּ) יעיר הנוגן שמחתו נ 709 תִּמְצָאוּ] ח' נ | יָהְיֵה...פִּרִיוֹ] פריו יהיה לכם נ 710 וּבְמוֹת...שָׁמַה] ח' נ

#### [The Section] on Judging

He said: if you lust after authority, study [to become] a judge.

And he said: law is an important part of religion: its intention is [inculcating] trust in religion and social organisation, so that proper order is maintained.

And he said: I have not found anyone, save plaintiffs and experts in law, who are able to enrich themselves through [both] injustice and the love of people.<sup>52</sup>

And he said: learn the law, lest the truth that you have be snatched away from you.

And he said: [it happens that] kings hire judges, when the correct thing would be for judges to hire kings.

And he said: the judge enjoys honour every day, while the plaintiff enjoys it once a month or once a year; and if it were not for the plaintiffs, the judge would gather all the money.

And he said: the honest judge will be displeased when he is called impartial for his own interest.

And he said: an insinuation from one of the parties to the judge is stronger than many pleas.

 $<sup>^{52}</sup>$  That is, the need people have for their advocacy.

#### - הַמְּדַבֵּר בְּדִינִים

אָמַר: אָם תִּתְאַנֵּה הַשְּׂרֶרָה לְמוֹד הַדִּינִים.

וְאָמַר: הַמִּשְׁפְּטִים חֵלֶק גְּדוֹל מְן הַדָּת: הַכַּוְּנָה בְּהֶם [אֱמוּנַת הַדָּת] וְהַנָהָגַת הַקִּבּוּץ לְהַתִּמִיד הַפֵּדֵר.

יזּלְתִי הָעָם זּוּלְתִי הָעָשֶׁר בְּעָוֶל עִם אַהֲבַת הָעָם זּוּלְתִי בַּעֲלֵי הַטַּעֲנָה וְחַכְמֵי הַדִּינִים.

וָאָמַר: לְמוֹד הַמִּשְׁפָּטִים פֵּן יַחִמְסוּ הָאֱמֶת אֲשֶׁר אִתְּדְ.

וְאָמַר: הַמְּלְבִים שׁוֹכְרֵי הַשׁוֹפְטִים וְהָיָה מִן הַנְּכוֹן שֶׁיִּהְיוּ הַשׁוֹפָטִים שׁוֹכָרֵי הַמְּלָכִים.

יוֹם (בְּחֹדֶשׁ יוֹם (בְּשׁנָה), וְלוּלֵא הַטּוֹעֲנִים הָיָה הַשׁוֹפֵט אוֹסֶף כָּל הַמְּמוֹנוֹת.

ָוְאָמַר: יֵרַע בְּעֵינֵי הַשּׁוֹפֵּט הַיָּשָׁר בְּשֶׁיִקְּרֵא בַּעַל דִּין בִּשְׁלוֹמוֹ.

וּאָמַר: רִמִיזַת בַּעַל דִין לַשׁוֹפֵט חֲזָקָה מֵהַמוֹן הַטְּעַנוֹת.

ק השופט ק שער הדינים והנהגת השופט ק 711 הַמְּדַבֵּר בְּדינִים שער הדינים והנהגת השופט ק 711 הַמְּבוֹּץ הקבוּץ המדיני  $\mathbf{t}$  | לְהַתְּמִיד 773 אֱמוּנַת 714 הַדָּת] מ'  $\mathbf{t}$ , הדת אמונה אמק 714 הַקּבּוּץ הקבוּץ המדיני  $\mathbf{t}$  | לְהַתְּמִיד הַסְּדֵּר ח'  $\mathbf{t}$ , להתעיר מסדר  $\mathbf{t}$  717 הַמְּשְׁפָּטִים המשפט  $\mathbf{t}$  718 וְאָמֵר 19. הַמְּלְּבִים ח'  $\mathbf{t}$  | לולי 721 הדין והנכון  $\mathbf{t}$  702 בְּחֹדֶשׁ 721 בְּשְׁנָה מ'  $\mathbf{t}$ , יום בחדש  $\mathbf{t}$  712 וְלוּלֵא וֹלוֹלי  $\mathbf{t}$  בעיניו  $\mathbf{t}$  | הַיָּשֶּׁר הצדיק והישר  $\mathbf{t}$ , ח'  $\mathbf{t}$  723 לַשׁוֹפֵט ח'  $\mathbf{t}$ 

And he said: the number of bundles of silver that a plaintiff hides in his safe before eating is larger than the number of pieces of bread that he hides in his belly afterwards.

And he said: on many occasions the judge is stupid, but has authority over sages.

And he said: decreeing rules is the happiness of the king, while the happiness of the judge is the compromise.

And he said: implore the king, but do not implore the judge.

And he said: from the hands of the judge we can flee to the king; but from the king, to whom will we flee?

And he said: when the judge is friendly towards you, be friendly towards him as well.

And he said: the fame of these two are the most important thing when you need them: the doctor and the judge.

And he said: at these three people do not look fixedly: the king, lest you get nervous when he is looking at you and give him cause to suspect you; the doctor, lest he put an evil eye on you and you get sick; and the judge, because he might have helped you and forgotten, but if he remembers, you will be obliged to reward him or he will hate you.

וְאָמַר: מִסְפַּר צְרוֹרוֹת הַכֶּסֶף אֲשֶׁר הִצְנִיעַ הַטּוֹעֵן בְּתֵיבְתוֹ טֶרֶם יֹאכַל, [יוֹתֵר] מִמִּסְפַּר פְּתוֹתֵי הַלֶּחֶם אֲשֶׁר הִצְנִיעַ בְּבִטְנוֹ 725 אַחַר כֵּן.

וְאָמֵר: פְּעָמִים רַבּוֹת הָיָה הַשּׁוֹפֵט בַּעַר וְכֹחַ לוֹ עַל הַחֲכָמִים. וְאָמֵר: חֵתוֹךּ הַדִּין שִׂמְחַת הַמֵּלֶדְּ וְשִׂמְחַת הַשׁוֹפֵט פִּשָּׁרָה.

ּוְאָמַר: צְעַק אֶל הַמֶּלֶדְ וְאַל תִּצְעַק אֶל הַשׁוֹפֵּט.

קּמֶלֶה, וּמִיַּד הַמֶּלֶה, וּמִיַּד הַמָּלֶה, וּמִיַּד הַמֶּלֶה, אֵל מִי נִבְרַח?

ּוְאָמַר: בְּהַסְבִּיר הַשׁוֹפֵט פָּנְיו אֵלֶידְ הַסְבֵּיר לוֹ פָּנֶידְ גַּם כֵּן.

וְאָמַר: שְׁנַיִם יִתָּכֵן כְּבוֹדָם טֶרֶם הַהִּצְטְרֵךּ אֲלֵיהֶם וְהֵם הָרוֹפֵא וְהַשׁוֹפֵט.

זאַמַר: שְׁלשָׁה אַל תִּתְרָאֶה לְהֶם תָּמִיד: הַמֶּלֶּדְ בֶּן בְּהַבִּיטוֹ אוֹתְדְּ תִּבְּהֵל וְתִגְרוֹם מִזֶּה שֶׁיַּחְשׁוֹד עְלֶידְ, וְהָרוֹפֵא בָּן יָשִׁית עְלֶידְּ אוֹתְדְּ תִּבְּהֵל וְתִגְרוֹם מִזֶּה שֶׁיַּחְשׁוֹד עְלֶידְ, וְהָרוֹפֵא בָּן יָשִׁית עְלֶידְ עִינוֹ הַרְעָה וְתָחֶלֶה, וְהַשׁוֹפֵט אוּלֵי הוֹעִילְדְּ וּשְׁכְחוֹ וּבְשׁוּבוֹ לְזוֹכְרוֹ תִּתְחַיֵּיב לְגוֹמְלוֹ אוֹ יִשְׂנָאֲדְ.

קמְכָּתִים] ח' נ 725 יוֹתֵר] מ' ק | הְּחְוֹתֵי] פתיתי ק 726 אַחַר] אחרי נק 777 וְאָמַר... הַחֲכָמִים] ח' ק | וְכֹחַ] והיה כח נ 728 פְּשָׁרָה] הפשרה נ, הפשרה על ידו ק 730 וְאָמַר... הַחֲכָמִים] ח' נ | נְבְרַח] נזעק ק 732 וְאָמַר... בָּן] ח' ק | הַשּׁוֹפֵט] הדיין נ 733 שְׁנֵים וּזעק ק 732 וְאָמַר... בַּן] ח' ק | הַשּׁוֹפֵט] הדיין נ 733 שְׁנִים יצטרך ויתכן כבודם טרם הצורך אליהם והם השופט והרופא נ | יִתְּבַן יִבְּטַרךְ ק | בְּבֹּדִם כַּדִם ק 734 הְרוֹפֵא וְהַשּׁוֹפֵט] השופט והרופא ק 736 עֶלֶידְּ ח' נ יִנְשׁוֹפֵט] השופט  $\gamma$  | הוֹעִילְךְ נַ וֹתַשׁוֹפֵט] השופט ק | הוֹעִילְךְ נַ וֹתַשְׁוֹפֵט] השופט ק | הוֹעִילְךְ נַ

#### [The Section] on the Technique of Logic

And he said: there are two fields of study that are not worth spending time on, except for the expectation of remuneration and their contribution to the rest of sciences, and they are grammar and logic.

And he said: just like a young man cannot learn to write until he holds a quill straight in his hand, students will not be able to study the [different] sciences until they understand the work of logic properly.

[And he said: the techniques of logic and analogy tell the student of the depths of wisdom: "This is what you are really after." 53]

And he said: do not argue with a logician, because he will spoil your truth and be quick to catch you in your mistake.

And he said: do not install a logician as judge.

And he said: he who has spent his days only on the technique of logic has lost his soul; and he is no better than one who has spent all his life in amusement and gambling.

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> That is, logic and analogy are the foundations upon which study of the rest of the sciences is built; without a good grasp of them, a student will be lost.

#### - הַמְּדַבֵּר בִּמְלֶאכֶת הַדִּבֵּר

יְּאָמַר: שְׁנַיִם לְּמוּדִים לֹא יִתְּבֵן לְכַלוֹת בָּהֶם הַוְּמַן זוּלַת לְתִקְוַת שְׁכַר וּלְתוֹעֵלֵת לִשְׁאַר הַחָּכִמוֹת וְהֵם הַדְּקִדוּק וְהַהְגַּיוֹן.

וְאָמַר: כְּמוֹ שֶׁלֹּא יִלְמַד הַנַּעַר לִכְתּוֹב עַד [שֻׁיְּתַקְנוּ] בְּיָדוֹ הַקּוּלְמוּס, כֵּן לֹא יִלְמְדוּ הַתַּלְמִידִים הַחָבְמוֹת עַד שֶׁהֶבִינוּם מְלֶאכֶת הַהִּנְּיוֹן עַל אָפְּנֶיהָ.

745 [וְאָמַר: תּאֹמַר מְלֶאכֶת הַהִּנְּיוֹן וְהַהֶּקֵשׁ לַתַּלְמִיד בְּעִמְקֵי הַחְכְמָה: זֶה הַדְּבָר אֲשֶׁר אַתָּה מְבַקֵּשׁ.]

וְאָמַר: אַל תִּתְוַבֵּח עַל בַּעַל הַהְגָּיוֹן בֶּן יִפְסַד עָלֶיךּ הָאֶמֶת יִמַהֵר לִתִפָּסִדּ עַל הַטַּעוּת.

ָוְאָמַר: אַל תָּשִּׁימוּ בַּעַל הַהְגָּיוֹן שׁוֹפֵּט.

יָמְיוֹ בְּמְלֹּא יָמְיוֹ בִּמְלֹּא יָמְיוֹ בִּמְלֹּא יָמְיוֹ בִּמְלֹּא יָמְיוֹ בִּמְלֹּא יָמְיוֹ בִּמְלֹּא יָמְיוֹ לְבַדְּה אוֹבֵד נַפְשׁוֹ, אֵין לוֹ יִתְרוֹן עַל מִי שֵׁכִּלָּה בִּצְחוֹק וּבְקוּבִיִיא כַּל שִׁנוֹתֵיו.

<sup>739</sup> הַמְּדַבֵּר] שער המדבר ג, שער ק | הַדָּבֵּר] הדבור ג 740 שְׁנִים] שני נק | זוּלַת] זוֹלתי ג | לְתִקְוַת... 741 וּלְתוֹשֶלֶת] תקות תועלת ק 741 שְׂכְר] ח' ג לְתְקְוַת וֹלתוֹת לֹ לתקוֹת ג בידו ק קֹתְקְנוֹן למד ק | שֶׁיְתִקְנוֹן מ' נק, שתקנו אמ | בְּיָדוֹ... 743 הַקּוּלְמוֹס] הקולמוס בידו ק 742 יְלְמְדוֹן למדו ק | הַהָּכְמוֹת] למוד החכמות ק | שֶׁהָבִינוֹם] שהבינו ג 744 הַהַּצְּיוֹן... 743 אָפְנִיקּן ההגיון והדקדוק ק 745 וְאָמֵר... 746 מְבַּקֵשׁן מ' ק 747 אַל] ואתה אל ק | עַל] עם ג, אל ק | יִפְסַד] יפסיד נק | הָאֶמֶת] את האמת ג 748 לְתְפְּסְדּ] לתפשך ג 759 וְאָמֵר... שׁוֹפַט ח' נק 750 וְאָמֵר וֹ ואמר כי נ | לְבַדָּה וֹ לבד ג | נַפְשׁוֹן את נפשו ג 751 אַין ואין שוֹנחיו נו לו מק | עַל...שְנוֹתִיוֹן במי שכלה ימיו בצחוק הקוביא כל ימיו ושנותיו נ | בְּצִחוֹק וּבְקוּבִיא בקוביא ובשחוק ק

And he said: two people will be praised for everything [they do]: a beautiful woman for her beauty and a logician for the fear [he provokes].

[And he said: logic for science is like meat for bread: men cannot live on meat only, but their existence is tasteless if only on bread.]

And he said: fear two people because of their lies: logicians and poets.

And he said: my faith is not strenghtened by things I have not seen, unless demonstrative proofs compel me.

וְאָמַר: שְׁנַיִם יוֹדוּ לְהֶם עַל כָּל דִּבְרֵיהֶם: הָאִשָּׁה הַיָּפָּה מִצֵּד יוֹפְיָה וּבַעַל הַהִגְּיוֹן מִצֵּד יִרְאָתוֹ.

ַוְאָמַר: הַהִּגְּיוֹן אֵצֶל הַחְכְמוֹת כְּבְשָׂר אֵצֶל הַלֶּחֶם, עַל [וְאָמַר: הַהִּגְּיוֹן אֵצֶל הַחְכְמוֹת כְּבְשָׂר אֵצֶל הַלֶּחֶם, עַל הַבָּשָׂר לְבַדּוֹ לֹא תִּנְעַם מִחְיָתוֹ.] 755

וְאָמַר: שְׁנִים יִתָּכֵן לִירוֹא מִפְּנֵי כְּזָבָם: הַהֶּגְיוֹנִי וְהַפְּשׁוֹרֵר.

וְאָמַר: לֹא [תִּתְחַזַּק] אֱמוּנָתִי בְּמַה שֶׁלֹא רָאִיתִי, לוּלֵא שֶׁהַמּוֹפְתִים מַכְרִיחִים אוֹתִי.

קר. קל] ח' ק | בָּל] ח' ק | בָּל] ח' ג אַמָּר... 757 מַחְיָתוֹ] מ' נק 757 תַּתְחַזַּק] מ' ק, תתרחק אמ, תחזק ג 758 אוֹתִין ח' נק

#### [The Section] on Sophism

He said: a demonstrative proof for a beginner student is like perplexity.<sup>54</sup>

And he said: when I hear about demonstrative proofs over things that I have put very far from me, I call it sophism and go away.

And he said: if it were not for the proofs, we would expose these two as false: the philosopher and the prophet.

[And he said: belief in science by tradition is a shortcoming, and religion and demonstrative proof are in contradiction.]

And he said: do not deny [the possibility of] becoming a genuine sage in astrology: one in a thousand achieves that [status] and only one in ten thousand has true knowledge of it.

And he said: when a young man is born, the seer looks upon him to know about his death, while the pious man prays for his life.

This epigram evokes the dedicatory epistle in Maimonides's *Moreh Nevukhim* to his pupil Rabbi Joseph (see Pines 1963, 3–4). In it Maimonides tells that Joseph demanded knowledge of the demonstrative methods of the rational theologians, which had caused the pupil to become perplexed, because he could not understand them. Maimonides then defends an orderly study of sciences, beginning with mathematics, astronomy, and logic, and writes his work to help students out of their perplexity at the study of rational theology.

#### - הַמְּדַבֵּר בְּהַטְעָאָה

760 אָמַר: הַמּוֹפֵת לְמִתְלַמֵּד אֲחִיזַת עֵינַיִם.

וְאָמַר: בְּשִׁמְעִי מוֹפֵת עַל מַה שֶּׁאַרְחִיקֵהוּ מְאֹד אֶקְרָאֵהוּ הַטִעָאָה וְאֵבְרַח.

וְאָמַר: שְׁנִים לוּלֵא הַמּוֹפֵת הִכְזַבְנוּם וְהֵם הַפִּלוֹסוֹף וְהַנְּבִיא.

ַנְאָמַר: לְהַאֲמִין בְּחָבְמָה דְּבָר מִצֵּד הַקַּבְּלָה חִסְּרוֹן וּבַעַל [נְאָמַר: לְהַאֲמִין בְּחָבְמָה דָּבָר מִצֵּד הַמּוֹפֵּת בַּדָּת סְתִירָה.]

וְאָמַר: אַל תַּרְחִיק הֶיוֹת בְּחָכְמַת הַכּוֹכָבִים חָכָם אֲמִתּי, אֲבָל אֶחָד מֵאֶלֶף וִידִיעָתוֹ אֶחָד מֵרְבָבָה.

וְאָמַר: נוֹלַד הַנַּעַר יַבִּיט אֵלְיו הַחוֹזֶה אָם יָמוּת וְיִתְפַּלֵּל אֵלְיו הֶחָסִיד שֶׁיִּחְיֶה.

ק ק הַמְּדַבֵּר שער המדבר  $\mathbf{t}$  הַמְּדַבֵּר שער ההטעאה ק 760 אָחִיזַת אחוזת המדבר  $\mathbf{t}$  הַמְּדַבָּר ח'  $\mathbf{t}$  שער ההטעאה ק 763 אָחָיזַת אחוזת ק ר 763 ק אָבְרַח ח'  $\mathbf{t}$  ק אַבְרַח העינים  $\mathbf{t}$  העינים  $\mathbf{t}$  ק העינים  $\mathbf{t}$  המופתים  $\mathbf{t}$  ו הַפּלוֹסוֹף וְהַנְּבִיא הפּלוֹסוֹף וְהַנָּבִיא הפּלוֹסוֹף ק 764 אָמָר המופתים  $\mathbf{t}$  ו הַבּיא והפּלוֹסוף ק 764 אָמָר המופתים  $\mathbf{t}$  מי  $\mathbf{t}$  ק 766 אָמָר שער בתכונה. אמר  $\mathbf{t}$  אמר  $\mathbf{t}$  אַל אל  $\mathbf{t}$  אחת  $\mathbf{t}$  אחת  $\mathbf{t}$  אַלִיוּ בּעליו ק אַלִיוּ אַליוּ  $\mathbf{t}$  עליו ק

And he said: astrologers<sup>55</sup> take the stars as controllers of everything, but there is no lord there but God, the one who put them there and made them leaders over the arrangement.

And he said: the astrologer should say "The star is in a favourable aspect," and the pious man "The heart shows proper willingness."

And he said: when a man suffers many misfortunes, he begins to get angry at his zodiac.

And he said: if you were a wise man, instead of getting angry at constellations, you would get angry at your stupidity.

And he said: if a man didn't have sexual relations with a woman in the lower world, he would not experience hardship, and would be spared the injustice and suffering of Destiny; similarly, if the sphere of the sun did not align with the sphere of the moon over the zone of Draco, there would never be eclipses.

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup> Literally: those who divide the heavens.

וְאָמַר: הוֹבְרֵי שָׁמַיִם הֵם מַשְׁלִיטִים הַכּוֹכְבִים עַל הַכּּל וְאֵין 770 שָׁם אָדוֹן בִּלְעֲדֵי הָאֵל אֲשֶׁר הֶעֶמִידָם עַל מַה שֶׁהֵם עָלָיו וּמַנְהִיגָם שָׁל סֵדָר.

וְאָמַר: יֹאמַר הַחוֹזֶה: הַכּּוֹכָב בְּמַבְּט [יְדִידוּת, וְיֹאמַר הַחָסִיד: הַלֵּב בְּחֵפֵץ] נָכוֹן.

יף מָלָר: קָרָה לְאִישׁ מִן הַסִּבּוֹת הַרְבֵּה וְהִתְּחִיל לְהִתְּרַעֵּם עַל 775 הַמַּזַל.

וְאָמַר: לוּ אִישׁ חָכָם עַד שֶׁתִּתְרַעֵם עַל הַכּוֹכָב, הִתְרַעֵם עַל סִכְלוּתִדָּ.

וְאָמַר: אָם לֹא קָרַב אִישׁ אֶל הָאִשָּׁה בְּעוֹלָם הַשְּׁפְּל, לֹא קָרַב אִישׁ אֶל הָאִשָּׁה בְּעוֹלָם הַשְּׁפְּל, לֹא 780 מְצֶאוּהוּ תְּלָאוֹת וְהָיָה נִמְלָט מֵעֶנֶל הַזְּמַן וְסִבְלוֹ, וְכֵן אִם לֹא נְתְבּרוּ נִּלְצִל הַשָּׁמֶשׁ לְנַלְנֵּל הַיָּרֵח עַל קַו הַתֶּלִי לֹא קָרָה אוֹתָם הַלְּקוֹת.

<sup>770</sup> הזֹּבְרֵי שָׁמַיִּם] הוברי שמים הבורא שנאם כי נק 771 בְּלְעֲדִי הָאֵל] בלעדיהם ק 773 יֹאמַר] אל יאמר ק | הַכּוֹּבָב] שהכוכב נ | יְדִידוּת....774 בְּחֵפֶּץ] מ' נ 774 נְכוֹון נִדון ק 773 יֹאמַר] אל יאמר ק | הַכּוֹבָב] שהכוכב נ | יְדִידוּת....774 בְּחֵפֶּץ] מ' נ 777 אָישׁ 775 קָרָה] קרא נ | הַסִּבּוֹת] הסבות והטלטול נק | וְהִתְחָיל לְהָתְרַעֵם] ויתרעם נ 777 אִישׁ חָכם אחד ק | שֶׁתְּרַעֵם] שתרעם נ | הַכּוֹכָב] המזל ק 779 קָרַב] קרה ק | אִישׁ] האדם ק 780 מְצְאוּהוּ תְּלָאוֹת] מצאהו הזמן ק | תְּלָאוֹת] תלאות הזמן נ | מֵעֶנֶל] מעולו ק | הַזּמֵן וְסִבְּלוֹן חִי ק 781 לְנֵלְנַל] עם גלגל נ, וגלגל ק

And he said: the science of astrology has two sections: one deals with the knowledge of the rules of the stars and their interpretation according to their aspects, their houses, their movements, and their conditions; and the other deals with the knowledge of the number of spheres, their stars, their breadth, their distance, and their limits; and he who fears God will study both sections, but will not believe in their interpretation and will not trust their discernment.

וְאָמַר: חָכְמַת הַכּוֹכָבִים שְׁנֵי חֲלָקִים: הָאֶחָד לִּידִיעַת מִשְׁפְּטֵי הַכּוֹכָבִים וְהוֹרְאוֹתָם לְפִי מַבְּטֵיהֶם וּבְתֵּיהֶם וּתְנוּעֵיהֶם וּמַצְבֵיהֶם, הַכּוֹכְבִיהֶ וְהוֹנְעִיהֶם לְפִי מַבְּטֵיהֶם וּבְּתִּיהֶם וּמֶרְחָבְם וּמֶרְחָקָם אַנְי לָדַעַת מִסְפַּר הַגַּלְגַּלִים וְכוֹכְבֵיהֶם וּמֶרְחָבָם וּמֶרְחָבָם וּמֶרְחָקָם וְשִׁיעוּרָם, וּמִי שֶׁיָּרֵא הָאֵל יִלְמוֹד שְׁנֵי הַחֲלָקִים וְלֹא יַאֲמִין הוֹרְאוֹתֶם וְעַל בִּינְתָם לֹא יִשְׁעֵן.

קה בנהם ק והוראתם (תנועותיהם מ, ח' ב, ותנועותיהם בנהם ק קהוֹרָאוֹתָם) והוראתם (ח' ק 784 וְתַנוּעֵיהֶם) ח' ב 786 וְמִי אַמ' אמ' מי ק שְׁנֵין ח' ק קאַבְּיהֶם הוֹרָאתם (ח' ק 1785 וְמַלֹּן וִאל ב וּ לֹאֹן אַל ק דוראתם (ח' וְעַל וַאל ב וּ לַאֹּן אַל ק

### The Section on the Remaining Sciences

He said: the study of accounting is suitable for rich people; the science of music for the servants of kings; the science of medicine for the pursuers of honour; the science of theology to achieve union with God; the science of nature for the experts in medicine; and the technique of logic is needed by sages and suitable for the multitudes.

And he said: two things require both theoretical study and practice, and they are the virtues and religion; and there are two whose theory can be beneficial, but whose practice is heresy, and they are the recognition of the beauty of the world and magic.

And he said: leave magic for women; if you have learned all the sciences, learn it, too, so you do not lack anything; but guard yourself against practicing [it], for magicians never succeed.

And he said: study the science of music after all the sciences, so you can be called "complete;" but do not put after it even a small page, lest you ruin it.<sup>56</sup>

And he said: when the people of Israel lived in their kingdom, astrology was an excellence of theirs and music was part of the religion.

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> That is, music should be the last of the secular sciences to be studied; any other discipline apart from the ones dicussed in the book may be harmful for the scheme of comprehensive education the author seems to be advocating.

## - הַמַּאֲמָר בְּנִשְׁאָר מִן הַחְכְמוֹת

וְאֶמֵר: לִמּוּד חָכָמַת הַחֶשְׁבּוֹן רָאוּי לְאַנְשֵׁי הָעוֹשֵׁר, וְחָכָמַת הַנְּגוּן לִמְשָׁרְתֵי הַמְּלָכִים, וְחָכְמַת הָרְפּוּאָה לְרוֹדְפֵּי הַכְּבוֹד, וְחָכְמַת הָאֱלֹקוּת לְהַשְּׁלִים הַיִּיחוּד, וְחָכְמַת הַטֵּבַע לְחַכְמֵי הָרְפּוּאָה, וּמְלֵאכֶת הַדִּבּוּר צִרִיכָה לַחֲכָמִים וּרְאוּיָה לֶהָמוֹן.

וָאָמַר: שָׁנַיִם רָאוּי בָּהֵם הַלְּמוּד וְהַמַּעֵשֶה וְהֶם הַמִּדוֹת הַחֲמוּדוֹת וְהַדָּת, וּשְׁנַיִם הַלְּמוּד בָּהֶם מוֹעִיל וְהַמַּעֲשֶׂה כִּפִירָה וְהֵם 795 הַבָּרַת [יוֹפִי] הַזְּמֵן וְחָכְמַת הַבְּשׁוּף.

וְאָמַר: עֲזוֹב חָכְמַת [ב107] הַבִּשׁוּף לַנְּקֵבוֹת, וְאָם לְמַדְתָּ בָּל הַחָכָמוֹת לְמוֹד אוֹתָהּ בַּעֲבוּר שֶׁלֹּא תַּחְסַר דָּבָר, וְהִשָּׁמֵר בָּהּ מָן הַפְּעוּלָה כִּי הַמְּכַשְּׁפִים אֵינָם מַצְלִיחִים לְעוֹלָם.

וְאָמַר: לְמוֹד חָכָמַת הַנָּגוּן אַחֲרֵי כָּל הַחָכָמוֹת בַּעֵבוּר .אַל הְאַל הְאַתר אַחֲבֶיהְ דַּף קָטָן בֶּן תַּבְּסִיבֵהוּ. אַתְבֶיה שָׁלָם, וְאַל הְאַתר אַחֲבֶיה בּף קָטָן

וְאָמַר: בְּעֵת הֶיוֹת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל בְּמַלְכוּתָם, מַעֲלָתָם הָיִתָה לָהֶם חָכְמַת הַמַּזְּלוֹת, וְחָכְמַת הַנִּגוּן חֵלֶק מִן הַדְּת.

<sup>788</sup> הַמַּאֲמֶר] שער המדבר נ | הַמַּאֲמֶר...הַחְכְמוֹת] ח' ק 790 הַמִּלָּכִים] המלכים והשרים והגבורים נ | לַרוֹדְפַיּן לרודף ק | וַחַכְמַת²... 791 הַיִּיחוּד] ח' ק 791 הַאֱלֹקוּת] האלהות מ 792 הַדְּבּוּר] הדבר ק 793 שָׁנַיִם] ח' ק | הַמָּדוֹת] מדות ק 794 בָּהֶם מוֹעִיל] מועיל בהם נ | וְהַמַּעֵשֵה בָּפִירָה] ח' ק 795 יוֹפִין מ' ג, היופי אמ, ויופי ק 797 אוֹתָה] גם אותה ק בָּהּ] ח' נ 799 וָאָמַר... 800 תַּפָסִידֵהוּ] ח' נ | אַחֵרִי] אחר ק 800 וָאַל...תַפָּסִידֵהוּ] ח' ק 801 הֵיוֹת] היו ק | בִּמַלְכוּתָם מַעֵלֶתָם] במעלתם ובמלכותם ק 802 חֱלֵק...הַדָּת] ח' נק

And he said: if you need to fight giants, geometry will help you.

And he said: choose among the different occupations a beneficial one; and modest study is better than a heavy occupation.

וְאָמַר: אָם תּצְטָרֵדְ לְהִלְּחֵם עם הָעֲנָקִים תּוֹעִילְדְּ חְכְמַת הַשִּׁיעוּר.

805 אָמַר: [בְּחַר] מִבָּל הַמְּלָאכוֹת הַמּוֹעִילָה, וּבְחַר הַלְּמוּד הָנְקבּדֶת.

<sup>805</sup> בְּחַר] מ' נק | מַבָּל הַמְּלָאכוֹת] מן המלאכות נ

## [The Section] on Eloquent Language and Poetry

And he said: when the speech of a poet is sweet, [the value of his writing will also be pleasant.]

[And he said: when a poet is also] wise, call him "prophet."

And he said: guard yourself from the hatred of a poet, because people will believe his lies over your truth.

And he said: a poet will never annoy his clique, and there is no one whose friends are more numerous than a murderous poet: woe to the one whom the poet hates!

And he said: the advantage of the poet is that he can stay where he is and still take revenge on an enemy who is across the sea.

And he said: when you see two poets quarrelling, help one today and the other tomorrow, and let your fellow men do the same, until those participating in the battle [of poetry] increase in number and eloquence is renewed.

And he said: I held wisdom in my right hand and poetry in my left hand, and anyone wanting to compete with me is liable to die.

And he said: eloquent language is a servant of poetry.

# - הַמְּדַבֵּר בִּמְלִיצָה וְשִׁיר

וָאָמַר: בָּעֵת שֵׁיִנְעַם דְּבּוּר הַמְּשׁוֹרֵר, [בְּכְתָבוֹ תִּנְעַם מַעֵלֶתוֹ].

[וְאָמַר: בִּהְיוֹת הַמְּשׁוֹרֵר] חָכָם, קְרָאֵהוּ נְבִיא.

וּאָמַר: הָשָּׁמֵר מִשִּׂנְאַת הַמְּשׁוֹרֵר כִּי יוֹתֵר יַאָּמִינוּ כְּזְבוֹ מַאֲמִתְּתְדָּ.

וְאָמַר: לֹא יִכְבַּד הַמְּשׁוֹרֵר לְעוֹלֶם עַל בְּנֵי חֲבוּרְתוֹ, וְלֹא נִי שֶׁיִרְבּוּ אוֹהֲבָיו כִּמְשׁוֹרֵר רוֹצֵחַ, אוֹי לְמִי שֶׁיִשְׂנָאֵהוּ.

וְאָמַר: יִתְרוֹן הַפְּשׁוֹרֵר יַעֲמוֹד בִּמְקוֹמוֹ וְיִתְנַקֵּם מֵאוֹיְבוֹ אֲשֶׁר מֵעֶבֶר לַיָּם.

וְאָמַר: כַּאֲשֶׁר תִּרְאָה שְׁנֵי מְשׁוֹרְרִים נִצִּים, עֲזוֹר הַיּוֹם לְאֶחָד וּמְחָר לַשֵּׁנִי, וְיַעֲשׁוּ כָּכָה זוּלְתְדָּ, עַד שֶׁיּרְבּוּ שׁוֹמְרֵי הַמַּעְרָכָה וְיִתְחַדְּשׁוּ הַצַחוּיוֹת.

וְאָמַר: הֶחֶזַקְתִּי הַחְכְמָה בִּימִינִי וְהַשִּׁיר בִּשְּׂמְאלִי, וְהָיָה כָּל בּימִינִי וְהַשִּׁיר בִּשְּׂמְאלִי, וְהָיָה כָּל 200 הָעוֹרֵךְ עִמִּי מְסוּבָּן.

וְאָמַר: הַמְּלִיצָה מְשָׁרֵת הַשִּׁיר.

<sup>807</sup> הַמְּדַבֶּר...וְשִׁיר] שער המדבר במליצה ובשיר נ, שער במליצה ובשיר ק 808 בְּכְתָבוֹ... מַעֲלְתוֹ] מ' נק 809 וְאָמַר...הַמְּשׁוֹרֵר] מ' ק | וְאָמַר...נָבִיא] ח' נ | קְרָאֵהוּ] יראה ק 810 מַעֲלְתוֹ] מ' נק 809 וְאָמַר...הַמְּשׁוֹרֵר] מ' ק | 181 מַאָמְתְּדְּ] מאמונתך נ, מאמתותיך ק 812 וְאָמַר...נוֹ 813 שָׁיִשְׂנְאֵהוּ ח' נ 813 נִמְצָא] מ' ק, תשנא אמ 814 הַמְּשׁוֹרֵר] למשורר ק | יַעֲמוֹד] כי יעמוד נ | וְיִתְנַקֵם] וינקם ק 816 מְשׁוֹרְרִים] המשוררים נ | נִצִים] ח' ק | עֲזוֹר] עזוב נ 819 הַהַּחַזְקַתִּי...בִּימִינִי] החזק בחכמה לימיני נ

And he said: if it were not for the *meshalim* in poems, religions would not survive, because the intention of every poem is to strengthen faith and to increase belief through the sweetness of eloquent language and the pleasantness of *meshalim* to which the soul inclines; hearts will awaken towards them, and those who listen will praise them because their interpretation is truthful.

And he said: most of the genuine poets who have lived until this day railed against Destiny and raged against its inconstancy.

And he said: I have not found a dispute that causes real and just happiness like the dispute between two poets.

[And he said: the power of the poet does not lie in teaching the ways of poetry to others; but when he makes a student persevere in reading his letters and books, the student will see what to renew and will strive to correct all the poet's distortions.]

And he said: when the heart of a poet is bitter, his poetry will be sweet; and when troubles press him, his language will be eloquent, as is the case of a woman in mourning.

וְאָמַר: לוּלֵא מִשְׁלֵי הַשִּׁירִים לֹא יַעַמְדוּ הַדְּתוֹת, בַּעֲבוּר כִּי דֶּרֶדְּ כָּל שִׁיר לְחַזֵּק דְּתוֹ וּלְגַדֵּל אֱמוּנְתוֹ בְּנוֹעַם הַמְּלִיצָה וְעַרְבוּת הַמְּשָׁלִים אֲשֶׁר תִּטֶּה הַנָּפֶשׁ אֲלֵיהֶם, וְיִתְעוֹרְרוּ אֲלֵיהֶם הַלְּבָבוֹת וְיוֹדוּ עֲלֵיהֶם הַשׁוֹמְעִים אַחַר שֶׁהַכַּוְנָה אֱמֶת.

825

וְאָמַר: רוֹב הַמְּשׁוֹרְרִים הָאֲמִתּיִים אֲשֶׁר הָיוּ עַד הַיּוֹם הֵלִינוּ עַל הַזְּמַן וַיִּתָרַעַמוּ עַל הַתִּמוּרוֹת.

וְאָמַר: לֹא מָצָאתִי מְרִיבָה שֶׁיִּשְׂמְחוּ עָלֶיהָ בְּיוֹשֶׁר וֶאֶמֶת בִּמְרִיבַת שְׁנֵי הַמְּשׁוֹרְרִים.

830 [וְאָמַר: אֵין כּחַ הַמְּשׁוֹרֵר לְלַמֵּד דַּרְבֵי הַשִּׁיר לְזוּלְתוֹ, אַדְּ בְּשֶׁיַתְמִיד לְתַלְמִיד קְרִיאָה אִגְּרוֹתִיו וּסְפָּרְיו, וְשֶׁיִּרְאֵהוּ הַתַּלְמִיד כָּל מַה שֶׁתְּחַדֵּשׁ וְיִשְׁתַּדֵּל עַל כָּל מַעֲוָותוֹ לְתַקֵּן אוֹתֶם.]

וְאָמַר: כַּאֲשֶׁר יֵמַר לֵבָב הַמְּשׁוֹרֵר יִמְתַּק שִׁירוֹ, וְכַאֲשֶׁר תְּאִיצֶנָה אוֹתוֹ הָרָעוֹת תִּיטַב מְלִיצָתוֹ כִּדְמוּת הָאִשָּׁה הַמְּקוֹנֶנֶת.

<sup>222</sup> הַשִּׁירִים] השירים הערבים  $\mathbf{tq}$  | יַעַמְדוּ | עמדו  $\mathbf{q}$  823 שִׁרֹן אומה  $\mathbf{t}$  | בְּנוֹעַם] בה עם 824 ק 824 הַמְּשָׁלִים] המשלים והשירים  $\mathbf{t}$  | תּשֶּה | תאות  $\mathbf{t}$  | אֲלֵיהֶם יוֹ עליהם  $\mathbf{t}$  | אֲלֵיהֶם הַמּשׁלִים והשירים  $\mathbf{t}$  | תּשֶּה | תאות  $\mathbf{t}$  | אֲלֵיהֶם הַשּוֹמְעִים אליהם  $\mathbf{t}$  הַלְּבָבוֹת לקראתם  $\mathbf{q}$  825 עֲלֵיהֶם הַשּׁוֹמְעִים השומעים אליהם  $\mathbf{t}$  826 וְאָמַר... 827 הַתְּמוּרוֹת | ח'  $\mathbf{t}$  | הָאֲמִתְּיִים | ח'  $\mathbf{q}$  | 832 וְאָמַר... 828 הַמְּשוֹרְרִים | ח'  $\mathbf{q}$  | שִׁיִשְׁמְחוּן שישחו  $\mathbf{t}$  | 832 אוֹתָם | מ' נק אַיִּין ח'  $\mathbf{q}$  | 833 הַמְּשוֹתוֹן מעוותיו  $\mathbf{q}$  | מִעְנְותוֹן מעוותיו  $\mathbf{q}$  | הַאָּשָׁה הַמְּקוֹנֶת אַשה הַמְּקוֹנֶת אַשה הַמְּקוֹנֶת אַ אשה מקוננת  $\mathbf{t}$ 

And he said: eloquent speakers and poets can make the miser seem generous, the generous man seem prolific, and the king seem to acquire glory through them, for they are masters of *musar* since the beginning of times.

[And they said: composing poetry is very tiring, but the goal is [to attract] the generosity of those who appreciate its value when you show it to them.]

And he said: the genuine poet should not decide to send his poems out the moment his mind has given birth to them, for what he values today he might despise tomorrow; so he should not rely on himself in matters of eloquence and should ask [for help] from another lover of poetry [to refine his intentions.]

[And he said: the spirit of a poet whose poems are perfect we call the spirit of God; while that of the poet whose poems are neither organised nor revised we call an evil and insane spirit.]

And he said: poets who do not collect their poems are like the one who harvests a field stalk after stalk, but then sprinkles them in the air, and finds that he finished harvesting the field, but holds nothing in his hands. אָצְלָם הַכּּילֵי פּילַי וְהַמְּשׁוֹרְרִים יָשׁוּב אָצְלָם הַכּּילֵי 1835 [נְדִיב], וְהַנְּדִיב מְפַזַּר, וְיִתְיֵקֵר בְּהֶם הַמֶּלֶךְ, וְהֵמְּה בַּעֲלֵי מוּסְר [נְדִיב], אֲשֶׁר מֵעוֹלָם.

ַוְאָמַר: הַחֲרוּזִים יְגִיעָה רַבָּה בְּהֵעְשׂוֹתָם, וְתַכְלִית רוֹחַב הַלֵּב בְּהַרָאוֹתֶם לִּפְנֵי מַכִּירִים עֶרְכָּם.]

וְאָמַר: אֵין הַפְּשׁוֹרֵר הָאֲמָתִּי גּוֹזֵר הַפְּלְגָה עַל שִׁירוֹ תֶּכֶף שִּיְלְדַתְהוּ הַמַּחֲשָׁבָה, גַּם אֲשֶׁר יִבְחַר הַיּוֹם מוֹאֵס מְחָר, אֵינֶנּוּ שֵׁיְלְדַתְהוּ הַמַּחֲשָׁבָה, גַּם אֲשֶׁר יִבְחַר הַיּוֹם מוֹאֵס מְחָר, אֵינֶנּוּ נִשְׁיְלְדַתְהוּ הַמַּחְוֹת עַל עַצְמוּ, אֲבָל שׁוֹאֵל עֲלֵיהֶם אֶחְד מְשׁוֹחֲרֵי נִשְׁיִן מִן הַצַּחוּת עַל עַצְמוּ, אֲבָל שׁוֹאֵל עֲלֵיהֶם אֶחְד מְשׁוֹחֲרֵי הַשִּׁיִר [וְיִצְרֹף הַכַּוְנוֹת].

ַןּאָמַר: רוּחַ הַמְּשׁוֹבֵר הַשׁוֹפֵּעַ שִׁיר כֵּלוֹ נִבְחַר, קְרָאנוּהוּ [וְאָמַר: רוּחַ הַמְּשׁוֹבֵר הַשׁוֹפֵּעַ שִׁיר בָּלוֹ נִבְחָר, קְרָאנוּהוּ אַלֹהִים, וְהַשׁוֹפֵעַ כַּמּוּת הַדְּבְרִים מִבְּלִי הַפְּלָגָה וְלֹא יְתַקְנֵם, פּנִּתּה הַטֵּרוּף.] קָרָאנוּהוּ רוּחַ רָעָה סַבַּתָּה הַטֵּרוּף.]

וְאָמַר: הַמְּשׁוֹרְרִים אֲשֶׁר [לֹא] יְקַבְּצוּ שִׁירֵיהֶם כְּקוֹצֵר כָּל שָׂדֵהוּ שָׁבּוֹלֶת שָׁבּוֹלֶת וְזוֹרֶה לָרוּחַ כָּל שָׁבּוֹלֶת מֵהֶם וְנִמְצָא קָצְר כָּל הַשָּׂדֶה וּמְאוּמָה אֵין בְּיָדוֹ.

<sup>836</sup> נֶדִיב] מ' נק | וְיְתְיַקּר...837 מעוֹלָם] ח' נק 838 וְאָמֵר...839 עֶרְכָּם] מ' נק 839 מַבְּירִים] מבחיני ק 841 מוֹאֵס מְחָר] ימאס למחר נון אָינֶנוּ וּ אִינֵּוּ פּאָנוּ וּ אִינֵּנוּ וּ אִינֵּנוּ וּ אִינֵּנוּ וּ אִינֵּנוּ וּ אִינֵּנוּ מֹי ק 844 וְאָמֵר...843 הַשַּׁרָוּף] מ' ק 844 לֹא] מ' נק | בָּל...848 שַּׂדָהוּ ח' נו 848 קַּצְר] קוצר ק 849 הַשָּׁדֶה שדהו ק נּאָאוּמָה ...בְּיָדוֹ וּאִין בִידו מאומה נו

And he said: if someone asks for your poems and you have already compiled them, bring out your best book, so you are not in need of seeking and searching for your honourable poems or working hard to write them again for those who ask for them.

And he said: the advantage of the poet over the sage is that people of science study only the opinions of others, and their own opinions are taken for invention, while people of poetry have their own poems, and the use of others' opinions is considered theft.

And he said: the poverty of poets is the happiness of generous men.

And he said: he who speaks well of a poet is wise, and he who covers him with words of quarrel hates himself; for this reason, be aware of what you say about a poet, because he will be happy if you curse him.

And he said: wisdom can be acquired through eagerness, but poetry is always a heritage from nature.

And he said: faith in God is increased by the *piyyuṭim* of orators, the verses of poets, and the sermons of sages.

[And he said: there are two things to consider when writing authentic poems: conciseness in the content and precision in the choice of words.]

אוֹתָם, פְּבֶר אָסַפְּתָּ אוֹתָם, פּבָר אָסַפְתָּ אוֹתָם, פּבָר אָסַפְתָּ אוֹתָם, תוֹצִיא סִפְּרְדִּ הַטּוֹב, שֶׁתִּצְטָרֵדְ לְתוּר וְלִדְרוֹשׁ שִׁירֶידְ הַיְּשָׁרִים אוֹ מִּלְשָׁקוֹד וּלְחַדֵּשׁ שִׁירִים יְפּוּרְסְמוּ לַמְּבַקְשִׁים.

וְאָמַר: יִתְרוֹן לַמְּשׁוֹבֵר עַל הֶחָכָם, כִּי אַנְשֵׁי הַחְכְמָה לֹא יִלְמְדוּ רַק דֵּעוֹת זוּלְתָם, וּדְעוֹתָם לְהֶם מְצִיאָה, וְאַנְשֵׁי הַמְּלִיצָה כָּל שִׁירֵיהֶם מֵהֶם, [וְדֵעוֹת זוּלְתָם] לְהֶם גְּנֵבָה.

ּוְאֶמַר: רִישׁ הַבְּּשׁוֹרְרִים שִּׁמְחַת הַנְּדִיבִים.

וְאָמַר: מִי שֶׁיְדַבֵּר עַל הַמְּשׁוֹרֵר טוֹבָה הוּא חָכָם, וְהַמְּחַפֶּּה עָלָיו דִּבְרֵי רִיבוֹת שוֹנֵא נַפְשׁוֹ, עַל כֵּן הִשְּׁמֵר מַה תְּדַבֵּר עַל הַמְשׁוֹרֵר כִּי הוּא שָׁמֵח אָם תְּחָרְפֵּהוּ.

ן יְרוּשָּׁה מְן הַלְּיִר לְעוֹלְם יְרוּשָּׁה מְן הַּאַיר לְעוֹלְם יְרוּשָׁה מְן 860 הַטָּבַע.

ְוְאָמַר: הָשֶמִידוּ הַמְּלִיצִים אֱמוּנַת הַבּוֹרֵא בְּפִיּוּטֵיהֶם, וְהַמְּשׁוֹרְרִים בַּחֲרוּזֵיהֶם, וְהַחֲכָמִים בִּדְרָשׁוֹתֵיהֶם.

וְאָמַר: בְּקבְצִי הַשִּׁיר הָאֲמִתִּי, שְׁנַיִם: הַקּצוּר מִמְּה שֶׁיִכּוֹנוּ [וְאָמַר: בְּקבְצִי הַשִּׁירם.] 865 בוֹ, וְהַצַחוּת בִּבְחִינַת הַמִּילִים.]

<sup>850</sup> וְאָמַר... 852 לַמְבַקּשִּים] ח' ג | לו... 851 הַיְשָׁרִם] לו ישאלך איש על שריך ואתה כבר אספת אותם, תוציא ספריך ונצלת מאחת משתים: אם מלתור ולדרוש שיריך הישינים ק אספת אותם, תוציא ספריך ונצלת מאחת משתים: אם מלתור ולדרוש שיריך הישינים ק 854 דֵעוֹת] לעות ג 855 וְדָעוֹת זוּלְתָם] מ' נק, זולתם ודעות אמ 856 רִישׁ] ח' ג | רִישׁ... הַגְּדִיבִים] רוב המשוררים חברת הנדיבים ק 860 וְאָמֵר... 861 הַמֶּילִים] מ' ק

And he said: when a poet composes a metrical poem, many things overflow his mind: many of the verses are long because of the metre, but he should prefer the short ones and reject whatever requires lengthening of expressions, resembling a knight riding a horse through a narrow path in a high mountain: the horse whines and gallops, and the knight needs to take the bridle and quiet the horse. [Regarding] the composer of rhymed prose without metre—his path is broader, but he still needs to be careful,<sup>57</sup> like a gazelle that runs graciously, but is vigilant for pits and holes in front of it into which it might fall, [and] also looks back and is cautious. However, the composer of prose without rhyme is like a bird that has just escaped from the hunting trap and does not cease fluttering until it reaches the nest.

And he said: a delectable poem is for the soul like a powerful spice: anyone who smells it sneezes, and the sweetness of the poem is like wind that gets into the thoughts and spreads over every part of the body.

And he said: if you want something to be known, put it in verse, because if you put it in a book, it will never be known.

And he said: he who boasts about a poem that is not his, causes others to mock him.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> Literally: to stop and stand.

ּ וְאָמַר: בְּהִתְעוֹבֵר [הַמְּשׁוֹבֵר] עַל שִׁיר שָׁקוּל [יִשְׁפְּעוּהוּ] הָמוֹן הַדְּבָרִים, וְרוֹב הַמְּשָׁלִים הַאָּרִיכִים הַרְחָבַת לְשׁוֹן הוּא בְּסִבַּת הַמִּשָׁקֶל, יאהַב הַקָּצוּר וְיִבְעַט בְּרוֹב מַה שֵׁיִבוֹאֵהוּ [א108 מַהַרְחָבַת הַשְּעָמִים וַאֲרִיכוּתָם, וְהוּא כִּדְמוּת פָּרַשׁ רוֹכֵב עַל סוּסוֹ בָּהַר גָּבוֹהַ קצַר הַדֶּרֶךְ וִיצָהַל הַסּוּס וְיִתְגַּעֵשׁ, יַחֲזִיק הַפָּּרָשׁ רִסְנוֹ וְיַשָּׁקִיטֵהוּ. וּבַעַל הַמְּלִיצָה עם הַחֲרוּזִים מִבְּלִי שֵׁיִשְׁמוֹר בָּה ָהַמִּשִּׁקַלֹּ, הַדֵּרֶךְ לְפָנָיו יוֹתֵר רַחָב וְעוֹדֵנוּ צָרִיךְ הַיִּישׁוּב וְהָעֵמִידָה, בָּדְמוּת הַצְּבִי הַקַּל בָּרוּצוֹ, יִשְׁמוֹר תָּמִיד אָם כָּרוּ לְפָנָיו שׁוּחוֹת וּמְעָרוֹת יִפּוֹל בָּהֶם וְכֵן יַבִּיט אַחַרָיו וִיזָהֵר. וְאוּלָם בַּעֵלֵי הַמְּלִיצָה 875 בְּלִי חֵרֵז, בִּדְמוּתָהּ צָפּוֹר הַנְּמְלָט מֵרֵשֵׁת הַצַּיַּיד לֹא יֵחְדַּל מָהָתְּעוֹפֵף עַד הַגִּיעוֹ אֱלֹ קְנוֹ.

וְאָמַר: הֱיֵה הַשִּׁיר הֶעָרֵב לַנְּפָשׁוֹת כַּפַּם הֶחָזָק: כָּל מִרִיחוֹ יִתעַטֵשׁ, וְעַרְבוּת הַשִּׁיר רוּח נִכְנַס בְּרַעְיוֹנִים מִתְפַּשֵּׁט בְּכָל חַדְרֵי ַהַגְּוִיֶּיה.

וָאָמַר: אָם תִּרְצֵה שֵׁיִתְפַּרְסֵם עִנְיָן מְן הָעִנְיָינִים שִׂימֵהוּ בְּשִׁיר, 880 ּוְאָם תְּשִׂימֵהוּ בְּסֵפֶר לֹא יִתְפַּרְסֵם בְּחַיֶּידְ.

ּ וָאֶמַר: בָּהִתְפָּאֵר בִּשִּׁיר שָׁאֵינוֹ מְמֵנוּ יָבִיא שָׁיַּלְעִיגוּ עָלְיו.

<sup>866</sup> הַמְּשׁוֹרֶר] מ' נק | יִשִּׁפְּעוּהוּ] מ' נק, ישמעוהו אמ 867 לְשׁוֹן] הלשון נ | הוא] והוא נק 868 מַה שֵׁיָבוֹאָהוּ] ח' ג 870 יַחַזִיק] ויחזיק ק 871 בָּה] מן ג 872 יוֹתֵר] ויותר ק [73] ישמור נפשו נ | תַמִיד תמיד ופניו נ, תמיד לפניו ק 874 ומְעַרוֹת ח' ק אַחַרָיוֹ לאחריו נ | בַּעַלֵי] בעל ק 875 בְּדְמוּתָהֹ כדמות ק | בְּדָמוּתָהֹ צְפּוֹר] הוא כדמות הצפור נ 876 מֶהָתְעוֹפֵף] מלהתעופף ק 877 הֵיֵה] יהי ק | כָּל] ח' ק 878 יִתְעַטֵּשׁ] יעטש ק | רוּחַ] הוא רוח נ | מִתְפַּשֵּׁט] יושב נק 880 שֵׁיִתְפַּרְסֵם] שיתרפסם נ, ח' ק 881 וְאָם] שאם נ 882 בָּהִתפָּאֵר] מי שהתפער נ | שַׁאֵינוֹ מְמֵנוּוֹ מי שאינו ממינו נק | שֵיַּלְעִיגוּן ח' ק

And he said: before praising a generous man, the poet should examine the capacity of his hand and the generosity of his heart.

[And he said: even he who sees Destiny as futility will be afraid of poets.]

And he said: poetry is the ascending path to acquire virtue, a good position, the company of respected people, and closeness to kingship; ethical principles and moral behaviour are held in its wings: its possessor does not have to worry at all.

And he said: there are two fields of study that cannot exist one without the other, and they are grammar and poetry.

And he said: of food, choose that which gives you life; of clothes, those that do not denigrate you; and of grammar, what keeps you from mistakes.

And he said: punctuation is the perfection of grammar, so you must have knowledge of it, but do not make it your profession.

And he said: choose a humble occupation before needing your fellow men; die in the corner of a house lacking everything before accumulating wealth through injustice and fraud; in your compositions, choose the *qal* form among all the grammatical verb forms before resorting to the heavy ones.

ּוְאָמַר: טֶרֶם שֶׁיְהַלֵּל הַמְּשׁוֹרֵר אֶת הַנְּדִיב, שְׁאַל עַל מִסַּת יְדוֹ וְעַל נְדִיבוּת לִבּוֹ.

[וְאָמַר: הַּזְּמַן יִרְאוּהוּ הֶבֶּל וְהוּא יָרֵא מִן הַמְּשׁוֹרֵר.] 885

וְאָמַר: הַשִּׁיר הוּא הַמְּסִלְּה הָעוֹלְה אֶל קִנְיַן הַמִּדּוֹת הַטּוֹבוֹת וְאֶל הַמִּשְׂרָה וְחֶבְרַת הַנִּכְבָּדִים וְקוּרְבַת הַמַּלְכוּת, וְהַמּוּסָר וְהַהַנָּהָגָה הַטּוֹבָה אֲחוּזִים בָּכִנָפָיו, וּבְעֶלַיו רַחוֹק שֵׁיִדְאַג.

וְאָמַר: שְׁנֵי לִּמּוּדִים לֹא יִתְּכֵן הָאֶחָד מִבְּלִי רֵעֵהוּ וְהֵם 890 הַדִּקְדּוּק וְהַשִּׁיר.

וְאָמַר: בְּחַר מִן הָאוֹכֶל מַה שֶׁתִּחְיֶה בּוֹ, וּמִן הַמַּלְבּוּשִׁים מַה שֶׁלֹּא תִּתְגַּנֶּה בָּהֶם, וּמִן הַדִּקְדּוּק מַה שֶׁיִשְׁמְרְדִּ מִן הַטְּעוּת.

וְאָמַר: הַנִּקוּד הוּא מִכְלֵל הַדִּקְדּוּק, שִּׁימֵהוּ מִיְּדִיעָתְדְּ וְלֹא מִמְּלַאַכְתִּדְּ.

אָמַר: בְּחַר הַמְּלָאכָה הַשְּׁפָּלָה טֶרֶם שֶׁתִּצְטְרֵךְ לְזוּלְתְדְּ, פּזַר הַמְּלָאכָה הַשְּׁפָּלָה טֶרֶם שֶׁתִּבְנוֹס הְעוֹשֶׁר בְּעָוֶל וֹמְנֶת בְּחֶסְרוֹן כֹּל בְּיַרְכְּתֵי הַבַּיִת טֶרֶם שֶׁתִּבְנוֹס הְעוֹשֶׁר בְּעָוֶל וֹבְתַרְמִית, וּבְחַר בִּמְלִיצוֹתֶיךְ פּוֹעֵל הַקַּל מִכְּל בִּנְיִינֵי הַדְּקְדּוּק טֶרֶם שֶׁתִּצְטְרֵךְ אֶל הַכְּבַדִים.

<sup>883</sup> שְׁאַל] ישאל גק 885 שְאַל...הַמְּשׁוֹרֵר] מ' נ 886 שְאַמר...888 שִׁיּדְאַג] ח' נ | קנְיֵן... 887 הַמִּשְׂרָה] המשרה וקנין מדות הטובות ק 888 הַטּוֹבָה] ח' ק | אֲחוּזִּה ק 887 הַמִּשְׂרָה] המשרה וקנין מדות הטובות ק 888 הַטּוֹבָה] ח' ק 889 מְבְּלִי] מבלתי ק 890 הַדְּקְדּוּק] הדקוק נ 892 מִן הַשְּעוּת] מהטעות ק 893 וְאָמַר...894 מִמְּלַאְכְתְּדְּ] ח' נ 896 הַבִּיְת] ביתיך נק 899 נְּתָרְמִית] ותרמית נ | וּבְחַר] ואמר בחר ק | פּוֹעֵל הַקַּל] הבנין הקל נ, הפעל קל ק 898 אֵל הַבְּבִיִם לבבדים נ

[And he said: just as the poet avoids the heavy verb forms and chooses the qal form, the intelligent prefers a light action and tries to avoid the difficult ones.<sup>58</sup>]

And he said: language is like a sick person, and proper grammar will cure it.

And he said: if it were not for authority, we would be eating one another; if it were not for evil people, we would not remember the virtue of pious people; if it were not for pious people, we would not know the Creator; if it were not for the Creator's mercy [shown] to us by granting us grammar, language would be corrupt and the Torah would be lost.

And he said: if you are a grammarian, you will get honour from poets all the time, and from the Torah scholars, but this only on Sabbaths.

And he said: the proportion of what a man can understand of rational things is like the proportion of what a fly can appreciate of the sweetness of flowers.

[And he said: be angry at an intelligent man without wisdom, and not at a naïve one.]

And he said: as a father, spend your fortune in making [your sons] wise, because there is treasure in its bags.

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> The author plays here with the double meaning of the word מועל as 'verb' and 'action'.

וְאָמַר: כַּאֲשֶׁר יִבְרַח הַמֵּלִיץ מָן הַפְּעָלִים הַכְּבֵדִים וְיִבְחַר הַמַּשְׂכִּיל בְּפֿעַל הַקַּל וְיִבְרַח מִן הַפְּעָלִים הַכָּעַל הַקַּל וְיִבְרַח מִן הַפְּעָלִים 900 בִּפֿעַל הַקַּל וְיִבְרַח מִן הַפְּעָלִים.]
הַכָּבֵדִים.]

ּוְאֶמַר: הַלָּשׁוֹן חוֹלָה וְהַדִּקְדוּק נִקוּי יְרַפְּאֵהוּ.

וְאָמַר: לוּלֵא הָאֲדוֹנוּת הָיִינוּ בּוֹלְעִים אִישׁ אֶת אֶחְיוּ, לוּלֵא הָרְנוּ לְאָלֵא הָהְיִנוּ בּוֹלְעִים אִישׁ אֶת אֶחְיוּ, לוּלֵא הָרְנוּ הָרְנוּ הָרְנוּ לְאָ זָבַרְנוּ לַחֲסִידִים מַעֲלְתָם, וְלוּלֵא הַחְסִידִים לֹא הִכּּרְנוּ פְּמַה שֶׁחְנֵן אוֹתְנוּ הַדְּקְדּוּק פּנִּר בּוֹרֵא עָלֵינוּ בְּמַה שֶׁחְנֵן אוֹתְנוּ הַדְּקְדּוּק נִיְּיִר הַתּוֹרָה.

נִשְׁחַת הַלְּשׁוֹן וְאָבְדָה הַתּוֹרָה.

ַוְאָמַר: הֶיוֹת מְדַקְדֵּק תִּתְכַּבֵּד מִן הַמְּשׁוֹרְרִים [תָּמִיד] וּמִבַּעֲלִי הַתּוֹרָה בְּשַׁבָּת בִּלְבַד.

וְאָמַר: שִׁיעוּר הֲבָנַת הָאָדָם מִן הַמּוּשְׂכָּלוֹת כְּשִׁיעוּר טַעַם הַוְבוּב מִמְתַקַת הַפְּּרָחִים.

וְאָמַר: הִתְרַעֵם מִן הַמַּשְׂבִּיל [מִבְּ]לִי חָכְמָה וְאַל תִּתְרַעֵם עַל הַפֶּתִי.]

וְאָמַר: פַּזֵּר הוֹנְדְּ כְּאָב [בַּחָכְמָה] כִּי יֵשׁ מַטְמוֹן בָּאַמִתִּחוֹתֵיהָ.

<sup>999</sup> וְאָמֵר... 901 הַפְּבַדִּים מ' ק 902 יְרַפְּאָהוּ ויתרפּה נ 903 הָאֶדוֹנוּת] האדונים נ לוּלַא יִק 904 הַפְּבָדִים מ' ק 909 הְינו מכירים נ 905 בְּמָה ח' ק 906 נִשְׁחַת] היה נשחת נ, לוּלַא יִק 907 וְאָמֵר...מְדָקְדָּק ח' ק | הֱיוֹת מ, אם היית נ | מִן הַמְּשׁוֹרְרִים נְשׁחַת ק 907 וְאָמֵר...מְדָקְדָק ח' ק | הֱיוֹת מ, אם היית נ | מִן הַמְשׁוֹרְרִים מהמשוררים נ | הָמִיד מ' נק 908 וּמְבַּעְלִין ובבעלי ק | בְּלְבַד לבד נ, ח' ק פּתמשתרים נ | הְמִיד מ' נק 918 וְאָמֵר... 912 הַפֶּתִי מ' נ 913 בְּאָב ח' נק | בַּקּרְמָה מ' ממתקת ק 911 וְאָמֵר... 912 הַפֶּתִי מ' נ 913 בְּאָב ח' נק | בַּחָרְמָה מֹל נִק, בהחכמה אַמּ

And he said: do not despise a poor wise man, for if you saw a gem in the ashes of a fire, you would run to get it.

And he said: there is no honour in a sage with pedigree while he still needs *musar*.

And he said: when you look for a counsellor who does not betray, choose a poor sage.

[And he said: a silent sage is more helpful than a chattering fool.]

915 אָמַר: אַל תָּבוּז הַשֵּׁכֶל הַמִּסְכֵּן, שֶׁאָם רָאִיתָ בְּדוֹלַח בֵּין הַמִּשְׁפְּתַיִם, כְּבָר הָיִיתָ רָץ לִקְרָאתוֹ.

ָוְאָמַר: מַה נִּכְבָּד הֶחְכָם עם הַיַּחַס וְעוֹדֶנוּ צָרִיךְ אֶל הַמּוּסָר.

וְאָמַר: כַּאֲשֶׁר תְּבַקֵּשׁ יוֹעֵץ אֲשֶׁר לֹא יִבְגּוֹד, בְּחַר הֶחְכָם הָרָשׁ.

[וְאָמֵר: הוֹעִיל הֶחְכָם בְּהַחֲרִישׁוֹ מִן הַכְּסִיל בְּדִבּוּרוֹ.]

קר הַשֵּׂכֶל] לשכל tק | שֶׁאָם] כי אם q 916 לְקְרָאתוֹן לקחתו q 917 וְאָמֵר...הַמּוּסָר] ח' קה...הַמּוּסָר] מה נכבד החכם ועודנו צריך ההצלחה, ומה נכבד המיוחס עם העושר נעודנו צריך אל המוסר q 918 בְּחַר] בקש t 920 ועודנו צריך אל המוסר t

This is all that I deemed memorable in order to fulfil your desire and satisfy your request by this time. It is enough for us at the tender and childish age we find ourselves, since you know, my brother, that I am seventeen years old now at the completion of your request. And if it were not for the fact that I am busy with the study of other important subjects, this composition would be better and more desirable.

And God, may He be blessed, the judge of intentions, the examiner of hearts, and the combiner of important things, after all these things—we ask of him love and grace to lead us to succeed in worshiping him and knowing him properly, that we have the opportunity to ascend to the upper heaven and that we are worthy of the imminent arrival of the Messiah, with the alliance of the people of Israel, so be the will [of God]; and let us say amen.

'The Book of the Orchard' is complete. Let our prayer reach you.

זֶהוּ כְּלָל מַה שֶּׁרָאִיתִי זִכְרוֹנוֹ בְּהַמְצְאַת חֲפָּצֶיךּ וּמְלוּי שְׁאֵלְתְדְּ לְפִי הַשְּׁעָה. וְדִי בּוֹ לְנוּ עִם רַכּוּת הַשְּׁנִים וִימֵי הַיַּלְדוּת שְׁאֵלְתְדְּ לְפִי הַשְּׁעָה. וְדִי בּוֹ לְנוּ עִם רַכּוּת הַשְּׁנִים וִימֵי הַיִּלְדוּת אֲשֶׁר אֲנַחְנוּ בּוֹ, כַּאֲשֶׁר יְדָעַנִי אָחִי בֶּן שְׁבַע עֶשְׂרֵה הַיּוֹם בְּהִפְּלֵא שְׁאֵר אֲנָיְנִים נִכְבָּדִים מֵהֶם שְׁאֵלְתְדְּ. וְלוּ לֹא הִטְרִידְנוּ עִיּוּן בִּשְׁאָר עִנְיִינִים נִכְבָּדִים מֵהֶם גְּבוֹהִים עֲלֵיהֶם אֶיִפְשָׁר שֶׁהָיָה חִבּוּרֵנוּ יוֹתֵר מְתוּקָן וְיוֹתֵר נִרְצָה.

925

וְהָאֵל יִתְ[בְּרֵד] שׁוֹפֵט הַכַּנְּונוֹת וּבוֹחֵן הַכְּלְיוֹת וּמְצְרֵף הָעְנְיִינִים הַגְּדוֹלִים, וְאַחַר אֵלוּ הַדְּבְרִים, נִשְׁאַל מִמֶּנוּ הָאַהָבְה וְהָרְצוּי שֶׁיַּדְרִיכֵנוּ לְהַצְּלִיחַ בַּעֲבוֹדְתוֹ וִיִדִיעָתוֹ הָאֲמִתִּית, וְיִהְיֶה לְנוּ פְּנַאי לַעֲלוֹת אֶל הַמַּעֲלָה הָעֶלְיוֹנְה וְנִוְכֶּה בְּקְרוֹב בְּבִיאַת הַגּוֹאֵל, עם כְּל יִשְׂרָאֵל חֲבֵרִים, וְכֵן יְהִי רְצוֹן, וְנֹאִמֵר אָמֵן.

930

נִשְׁלָם סֵפֶר הַפַּרְדֵּס. תָּ[בֹא] לְ[פְנֶידְ] תְּ[פִּלְתֵנוּ].

<sup>921</sup> זְכְרוֹנוֹ לזכרו ג | בְּהַמְצְאַתּן בהמציאך ק | חֲפָצֶיךּן חפצך נק 922 לְפִי הַשְּׁעָה | ח' ק | לְנוּ לֹא נ 923 זְדְעַנִי דעת נ | בֶּן זה נ | שְׁבַע עֶשְׂרֵה שבע עשרה שנה נק בּוֹ ח' ק | לְנוּ לֹא נ 923 זְדְעַנִי דעת נ | בֶּן זה נ | שְׁבַע עֶשְׂרֵה שבע עשרה שנה נק הִיֹם ח' נ 924 שְׁבְּלִּהְדָּן שאלתך ורצונך ק | וְלוּ וֹ אלוֹ נק | הִטְּרִידְנוּ הטרידוני נ | עִיוּן הַמֹּם ח' ק 925 גְּבוֹהִים וֹ וֹגבוֹהִים נַק | תַבּוֹרֵנוֹ נַק 926 וְהָאֵל ... 930 אָבֵן וֹ וֹהאל שופט הכונות ובוחן הענינים וממנו נשאל האהבה והרצוי להצליח בעבודתו וידיעתו הגדולה האמתית וחכמתו הכללית אשר אין לה שיעור. אמן ק | שוֹפֵט הוא השופט נ 928 שְׁיַּדְרִיכֵנוּ שידריכנו וינהלנו נ | וִיִדִישָׁתוֹ | ויראתו נ 929 הְעֶלְיוֹנָה | הרמה והנ[ור]אה והנפלאת נ 930 חֲבַרִים וִיקִיים בנו מקרא שכתוב אז ההפוך אל עמים שפה ברורה לקרא כלם בשם ה' ולעבדו שכם אחד נ 931 נִשְׁלֶּם...הְפִּלְּתֵנוּ וֹ נשלם ספר הפרדס במליצות והנהגה בשם ה' ולעבדו שכם אחד נ 931 נִיִּלִי שמו וזכרו תמיד לנצח נצחים, אמן, ישתבח העוזר הגדולה והנכבדת והמפוארה ת"ל ית' וית' שמו וזכרו תמיד לנצח נצחים, אמן, ישתבח העוזר והסומך, בריך רחמנא דסייען כן יסייענו עד עולם נ, ח' ק | הַּבֹא...הִפְּלַתֵנוּ ח' מֹ

### **REFERENCES**

- Allony, Nehemiah. 1945–1946. דונש בן לברט: שירים. Jerusalem: Mossad Haray Kook.
- Ben-Shalom, Ram. 2009. 'The Tibbonides' Heritage and Christian Culture: Provence, c. 1186–c. 1470'. In *Des Tibbonides* à Maïmonide: Rayonnement des juifs andalous en Pays d'Oc médiéval, edited by Danièle Iancu-Agou and Élie Nicolas, 109–19. Paris: Éditions du Cerf.
- ——.2017a. The Jews of Provence and Languedoc: Renaissance in the Shadow of the Church. Raanana: The Open University of Israel.
- ——. 2017b. '*Translatio Andalusiae*: Constructing Local Jewish Identity in Southern France'. *Revue de l'histoire des religions* 234/2: 273–96.
- Brann, Ross. 1991. *The Compunctious Poet: Cultural Ambiguity and Hebrew Poetry in Muslim Spain*. Baltimore, MD: The Johns Hopkins University Press.
- ——. 2000. 'The Arabized Jews'. In *The Literature of Al-Andalus*, edited by María Rosa Menocal, Raymond P. Scheindlin, and Michael Sells, 435–54. Cambridge: Cambridge University Press.
- Cole, Peter. 2007. *The Dream of the Poem: Hebrew Poetry from Muslim and Christian Spain*, *950–1492*. Princeton, NJ: Princeton University Press.
- Decter, Jonathan P. 2007. *Iberian Jewish Literature: Between al-Andalus and Christian Europe*. Bloomington: Indiana University Press.

- Dukes, Leopold. 1853. נחלת יעקב. Hannover: Telgener.
- Efron, John M. 2016. *German Jewry and the Allure of the Sephar-dic.* Princeton, NJ: Princeton University Press.
- Freudenthal, Gad. 2009. 'Transfert culturel à Lunel au milieu du douzième siècle: Qu'est-ce qui a motivé les premières traductions provençales de l'arabe en hébreu?'. In *Des Tibbonides à Maïmonide: Rayonnement des juifs andalous en Pays d'Oc médiéval*, edited by Danièle Iancu-Agou and Élie Nicolas, 95–108. Paris: Éditions du Cerf.
- Gilboa, Menucha. 1986. *Hebrew Periodicals in the 18th and 19th Centuries*. Tel-Aviv: Tel-Aviv University Press.
- Graber, Shealtiel Isaac (ed.). 1889–1890. אוצר הספרות. 3 vols. Krakow: Joseph Fischer.
- Hacker, Joseph R., and Adam Shear (eds). 2011. *The Hebrew Book in Early Modern Italy*. Philadelphia: University of Pennsylvania Press.
- *Ha-Levanon.* National Library of Israel—Tel Aviv University. <a href="https://www.nli.org.il/he/newspapers/hlb">https://www.nli.org.il/he/newspapers/hlb</a>
- Halkin, Abraham Solomon, and Ruth Glasner. 2007. 'Jedaiah ben Abraham Bedersi'. In *Encyclopaedia Judaica 2nd ed.* 22 vols., edited by Fred Skolnik and Michael Berenbaum, 11: 100–1. Detroit, MI: Thomson Gale.
- Iancu-Agou, Danièle. 1994. 'Affinités historiques et interférences culturelles chez les communautés juives de l'espace occitano-catalan'. In *Mossé ben Nahman i el seu temps*, edited by Joan Boadas i Raset and Sílvia Planas i Marcé, 113–40. Gerona: Ayuntamiento de Gerona.

- Marshall, John H. 1972. *The Razos de Trobar of Raimon Vidal and Associated Texts*. London: Oxford University Press.
- Pearce, Sarah. 2017. The Andalusi and Literary Intellectual Tradition: The Role of Arabic in Judah ibn Tibbon's Ethical Will.

  Bloomington: Indiana University Press.
- Pines, Shlomo. 1963. *Moses Maimonides: The Guide of the Per*plexed. Chicago and London: Chicago University Press.
- Renan, Ernest. 1893. *Les écrivains juifs français du XIVe siècle*. Paris: Imprimerie Nationale.
- Richler, Benjamin. 2014. *Guide to Hebrew Manuscript Collections*. Jerusalem: Israeli Academy of Sciences and Humanities.
- Scheindlin, Raymond P. 1986. *Wine, Women and Death: Medieval Hebrew Poems on the Good Life*. Philadelphia, PA: The Jewish Publication Society of America.
- Schippers, Arie. 1994. Spanish Hebrew Poetry and the Arabic Literary Tradition: Arabic Themes in Hebrew Andalusian Poetry. Leiden: Brill.
- Schirmann, Hayyim, and Ezra Fleischer. 1997. *The History of Hebrew Poetry in Christian Spain and Southern France*. Jerusalem: The Magnes Press, The Hebrew University of Jerusalem.
- Schorsch, Ismar. 1989. 'The Myth of Sephardic Supremacy'. *Leo Baeck Institute Year Book* 34: 47–66.
- Septimus, Bernard. 1982. *Hispano-Jewish Culture in Transition:*The Career and Controversies of Ramah. Cambridge, MA:
  Harvard University Press.

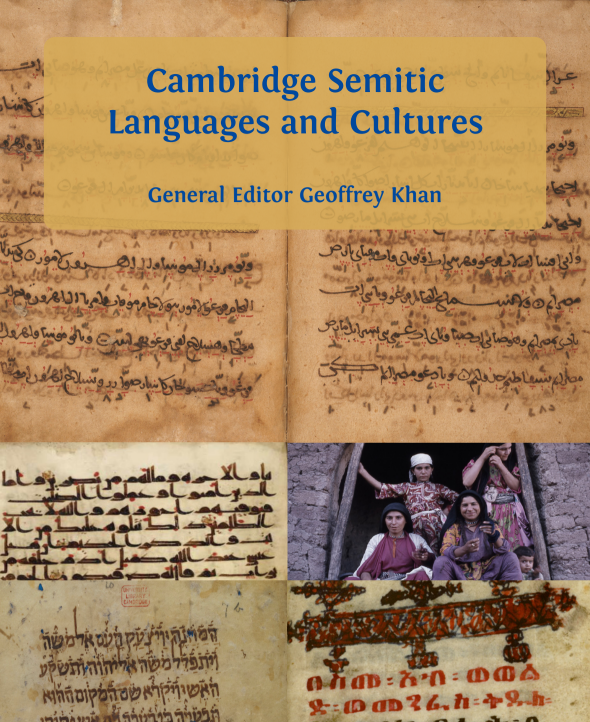
- Skolnik, Jonathan. 2014. *Jewish Pasts, German Fictions: History, Memory, and Minority Culture in Germany, 1824–1955.*Stanford, CA: Stanford University Press.
- Tanenbaum, Adena. 2003. 'Of a Pietist Gone Bad and Des(s)erts Not Had: The Fourteenth Chapter of Zechariah Aldahiri's Sefer hamusar'. Prooftexts 23/3: 297–319.
- Tobi, Joseph. 2004. *Proximity and Distance: Medieval Hebrew and Arabic Poetry*. Leiden: Brill.
- ———. 2012. 'The Secular Hebrew Poet as Cultural Hero in the Middle Ages'. *Dappim: Research in Literature* 18: 208–31.
- Torollo, David. 2021a. Mishle he-'arav: La tradición sapiencial hebrea en la Península Ibérica y Provenza, s. XII–XIII. Oxford: Peter Lang.
- ———. 2021b. 'On Wine, Wandering and Wisdom: Musar and Adab in Medieval Sepharad'. *Miscelánea de Estudios Árabes y Hebraicos, Sección Hebreo* 70: 31–49.
- Twersky, Isadore. 1968. 'Aspects of the Social and Cultural History of Provencal Jewry'. *Journal of World History* 11: 185–207.
- Vizan, Judah. 2016. 'מתוך: ספר הפרדס'. Dehak: A Magazine for Good Literature 7: 123–25.
- Von Grunebaum, Gustave E. 1944. 'The Concept of Plagiarism in Arabic Theory'. *Journal of Near Eastern Studies* 3/4: 234–53.
- Yaari, Abraham. 1967. *Hebrew Printing in Constantinople*. Jerusalem: Magnes Press, The Hebrew University of Jerusalem.

- Yahalom, Joseph, and Naoya Katsumata (eds). 2010. *Taḥkemoni* or Maḥberot Heman ha-ʾEzraḥi. Jerusalem: Ben Zvi Institute and The Hebrew University of Jerusalem.
- Zinberg, Israel. 1959. 'בני קמחי ובני תיבון ושאר חכמי פרובאנס'. In 'עראל', vol. 1, edited by Israel Zinberg, 239–57. Tel-Aviv: Y. Shrebberg.

## **INDEX**

| Abraham ha-Bedersi, 14         | Mivḥar ha-Peninim, 11, 14          |
|--------------------------------|------------------------------------|
| Anațoli ben Joseph, 14         | musar, 1, 17, 22, 24, 30, 52,      |
| Baqashat ha-Memim, 14          | 54, 100, 112, 146, 156             |
| Beḥinat ʿOlam, 13, 15          | Musare ha-Filosofim, 12            |
| Catalonia, 4, 18               | Ohev Nashim, 1, 14                 |
| censorship, 4                  | <sup>9</sup> Oṣar ha-Sifrut, 7, 10 |
| Constantinople, 2, 5, 7–8, 10, | pardes, 9, 16–17                   |
| 19                             | prologue, 7–8, 10, 15              |
| cultural renaissance, 13       | Provence, 1–2, 4, 8, 11–15,        |
| Dunash ben Lavraț, 16          | 17–18                              |
| exemplum, exempla, 9, 28       | Qalonimus ben Qalonimus, 14        |
| gan, 9, 16–17                  | Raimon Vidal de Besalú, 18         |
| Iberia(n), 1, 5, 8, 12–13      | Razós de Trobar, 18                |
| introduction, see prologue     | Sefer ha-Pardes, 1–3, 5–12, 15,    |
| Italy, 4–5, 7, 17              | 17–18                              |
| Jedaiah ha-Penini, 1, 8–12,    | content, 2, 7-11, 15-16            |
| 14–18, 22, 30, 42, 56, 66,     | manuscript(s), 1–5, 7–8, 10,       |
| 100                            | 12, 17, 19–20, 44, 52, 64          |
| Joseph Qimḥi, 11, 14, 15       | printed edition, 2, 7, 10, 19      |
| Judah al-Ḥarizi, 4, 12, 15     | Shelomoh ibn Gabirol, 11, 14       |
| Judah ibn Shabbetai, 14        | Sheqel ha-Qodesh, 11, 14           |
| Judah ibn Tibbon, 11, 13–15,   | Sicily, 18                         |
| 18                             | Taḥkemoni, 4, 12                   |
| Leopold Dukes, 6–7             | transfert culturel, 13             |
| mashal, meshalim, 9, 20, 28,   | translation, 1-3, 10, 12-15,       |
| 56, 64, 120, 144               | 20, 22, 24, 88, 120                |
| Minḥat Yehudah, 14             | troubadour lyrics, 18              |
| Mishle he-'Arav, 1, 11, 15     | wisdom literature, 2, 14           |
|                                |                                    |

Wissenschaft des Judentums, 6 Yehosef ha-<sup>3</sup>Ezovi, 14 Yiṣḥaq ha-Qaṭan, 11, 15 Yiṣḥaq ha-Sheniri, 14





## Cambridge Semitic Languages and Cultures

### About the series

This series is published by Open Book Publishers in collaboration with the Faculty of Asian and Middle Eastern Studies of the University of Cambridge. The aim of the series is to publish in open-access form monographs in the field of Semitic languages and the cultures associated with speakers of Semitic languages. It is hoped that this will help disseminate research in this field to academic researchers around the world and also open up this research to the communities whose languages and cultures the volumes concern. This series includes philological and linguistic studies of Semitic languages, editions of Semitic texts, and studies of Semitic cultures. Titles in the series will cover all periods, traditions and methodological approaches to the field. The editorial board comprises Geoffrey Khan, Aaron Hornkohl, and Esther-Miriam Wagner.

This is the first Open Access book series in the field; it combines the high peer-review and editorial standards with the fair Open Access model offered by OBP. Open Access (that is, making texts free to read and reuse) helps spread research results and other educational materials to everyone everywhere, not just to those who can afford it or have access to well-endowed university libraries.

Copyrights stay where they belong, with the authors. Authors are encouraged to secure funding to offset the publication costs and thereby sustain the publishing model, but if no institutional funding is available, authors are not charged for publication. Any grant secured covers the actual costs of publishing and is not taken as profit. In short: we support publishing that respects the authors and serves the public interest.



You can find more information about this serie at: <a href="http://www.openbookpublishers.com/section/107/1">http://www.openbookpublishers.com/section/107/1</a>

### Other titles in the series

#### Neo-Aramaic and Kurdish Folklore from Northern Iraq A Comparative Anthology with a Sample of Glossed Texts, Volume 1

Geoffrey Khan, Masoud Mohammadirad, Dorota Molin & Paul M. Noorlander

https://doi.org/10.11647/OBP.0306

#### Neo-Aramaic and Kurdish Folklore from Northern Iraq A Comparative Anthology with a Sample of Glossed Texts, Volume 2

Geoffrey Khan, Masoud Mohammadirad, Dorota Molin & Paul M. Noorlander



https://doi.org/10.11647/OBP.0307

## The Neo-Aramaic Oral Heritage of the Jews of Zakho

Oz Aloni



https://doi.org/10.11647/OBP.0272

#### **Points of Contact**

The Shared Intellectual History of Vocalisation in Syriac, Arabic, and Hebrew

Nick Posegay



8 Winner of the British and Irish Association of Jewish Studies (BIAJS) Annual Book Prize

https://https://doi.org/10.11647/OBP.0271

#### A Handbook and Reader of Ottoman Arabic

Esther-Miriam Wagner (ed.)



https://doi.org/10.11647/OBP.0208

#### **Diversity and Rabbinization**

Jewish Texts and Societies between 400 and 1000 CE

Gavin McDowell, Ron Naiweld, Daniel Stökl Ben Ezra (eds)



https://doi.org/10.11647/OBP.0219

#### New Perspectives in Biblical and Rabbinic Hebrew

Aaron D. Hornkohl and Geoffrey Khan (eds)



https://doi.org/10.11647/OBP.0250

# The Marvels Found in the Great Cities and in the Seas and on the Islands

A Representative of 'Ağā'ib Literature in Syriac

Sergey Minov

https://doi.org/10.11647/OBP.0237



#### Studies in the Grammar and Lexicon of Neo-Aramaic

Geoffrey Khan and Paul M. Noorlander (eds)

https://doi.org/10.11647/OBP.0209



#### Jewish-Muslim Intellectual History Entangled

Textual Materials from the Firkovitch Collection, Saint Petersburg

Camilla Adang, Bruno Chiesa, Omar Hamdan, Wilferd Madelung, Sabine Schmidtke and Jan Thiele (eds)

https://doi.org/10.11647/OBP.0214



#### Studies in Semitic Vocalisation and Reading Traditions

Aaron Hornkohl and Geoffrey Khan (eds)

https://doi.org/10.11647/OBP.0207



#### Studies in Rabbinic Hebrew

Shai Heijmans (ed.)

https://doi.org/10.11647/OBP.0164



# The Tiberian Pronunciation Tradition of Biblical Hebrew

Volume 1

Geoffrey Khan



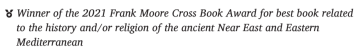
8 Winner of the 2021 Frank Moore Cross Book Award for best book related to the history and/or religion of the ancient Near East and Eastern Mediterranean

https://doi.org/10.11647/OBP.0163

# The Tiberian Pronunciation Tradition of Biblical Hebrew

Volume 2

Geoffrey Khan



https://doi.org/10.11647/OBP.0194



# Sefer ha-Pardes by Jedaiah ha-Penini

## A Critical Edition with English Translation

#### David Torollo

This groundbreaking new work is the first full critical edition and English translation of the Hebrew book *Sefer ha-Pardes* [The Book of the Orchard], written at the end of the thirteenth century by the Provençal Jewish author Jedaiah ha-Penini. It is purportedly an example of musar: a compilation of wise epigrams and *meshalim* [parables] that teach moral lessons on different topics, such as the service of God, friendship, the deceitfulness of the world, medicine, logic, music, magic, and poetry. However, it is in reality a compendium of sayings that reveal the author's personal views and feelings on a variety of religious topics, secular sciences, and their practitioners.

David Torollo presents a fluent and illuminating English-Hebrew parallel text based on four sixteenth-century witnesses: three manuscripts and a printed edition. A rigorous study accompanies and contextualises the Hebrew work, exploring *Sefer ha-Pardes's* transmission and reception in different places over time; its structure and content; its place in the intellectual environment and literary tradition of Provence; and possible lines of enquiry for future research.

This essential new work offers a significant contribution to scholarship in the field of Medieval Hebrew Hispano-Provencal literature. This is the author-approved edition of this Open Access title. As with all Open Book publications, this entire book is available to download for free on the publisher's website. Printed and digital editions, together with supplementary digital material, can also be found at http://www.openbookpublishers.com

Cover image: Manuscript No. 315, Fol. 168b, Günzburg collection (Manuscript Department of RSL col. 71) © Russian State Library, all rights reserved. Cover design: Anna Gatti





